(uadernos del Sur

Nimero8 W Octubre de 1988



CUADERNOS DEL SUR 8 ~ 107

CUESTIONES MARXISTAS DISPUTADAS *

Entrevista de V. Mikecin
con Adolfo Sdnchez Vazquez

(Qué significa en tu opinion la tesis comunmente admitida de que el pen-
samiento de Marx es un pensamiento de su época?

Si parafraseando a Hegel decimos que todo pensamiento es el pensamiento
de su época expresado en conceptos, esto se aplica justamente a Marx. Su
pensamiento so6lo puede entenderse en estrecha relacion con su tiempo, es de-
cir, historicamente. Pero ;de qué tiempo se trata? Marx piensa ante todo la
realidad capitalista de su época: incipiente, en Alemania; inmadura, en Fran-
cia; y desarrollada en Inglaterra. ;Significa esto que Marx, como tedrico del
capitalismo, queda anclado en el siglo XIX? Sabemos que ésta es una de las
objeciones mds fuertes de sus adversarios ya que, de ser vilida, lo anularia
como tedrico del capitalismo y de la revolucién. Pero el pensamiento marxia-
no no se deja encerrar en esta division de siglos. Marx es sobre todo el pensa-
dor que pone al descubierto la estructura fundamental del sistema capitalista,
las contradicciones antagonicas entre el capital y el trabajo asalariado, el se-
creto de la explotacion capitalista, y todo ello sin desconocer las peculiarida-
des del capitalismo eh nuestro tiempo, rebasa el marco de su época. En este
sentido pertenece a un periodo histérico y social que todavia no ha recorri-
do totalmente su ciclo. La época teorizada por Marx no aprisiona su pensa-
miento. Pero, ciertamente, su relacion con su tiempo tiene que ser reconside-
rada desde nuestra época. Y, al hacerlo, tendremos que reconocer que en el
pensamiento marxiano coexisten lo que sobrevive y lo caduco, lo que rebasa
su tiempo_y lo que hoy tropieza con limites insuperables.

iSe trata de un pensamiento superior respecto-a otras corrientes filosofi-
cas e ideologicas?

Se trata, en verdad, de un pensamiento superior en el sentido que interesa
especificamente a Marx: el de la transformacion radical del mundo del hom-
* Reproducido de Cuadernos Politicos NO 42 - México - 1985



108 OCTUBRE 1988

bre, de la que es elemento esencial el andlisis de las posibilidades, objetiva-
mente fundadas, de esa transformacion. En este sentido, sin negar el papel de
otras corrientes del pensamiento, ninguna aporta una contribucién compara-
ble a la de Marx. En esta contribucién reside su superioridad. Y no es casual
el hecho generalmente admitido de que en toda la historia del pensamiento
no se encuentre una teoria que haya tenido una influencia prictica tan ex-
tensa y profunda como la de Marx. Para encontrar algo semejante, habria
que salir del marco propio del pensamiento conceptual, racional, y buscarlo
en doctrinas religiosas, como las de Cristo, Mahoma o Buda. Ahora bien, en
un plano propiamente filosofico no ha habido ni hay en la actualidad un pen-
samiento que pueda compardrsele.

(Significa esto que se trata de un pensamiento insuperable de nuestro
tiempo (como decia Sartre en su Critica de la razon dialéctica)?

No creo que pueda hablarse de un pensamiento insuperable, entendiendo
éste en su justo sentido: como un pensamiento cuyas verdades sean absolu-
tas (como sucede con las proposiciones matemadticas o logico-formales). Aho-
ra bien, como pensamiento de nuestra época y, por tanto, de una realidad y
una praxis historicas, el pensamiento de Marx no puede dejar de ser negado y
superado. ;Qué quedara del pensamiento marxiano —basado en el paradigma
de la producciéon—, cuando se llegue a una sociedad superior, en la que domi-
ne —como se dice en El Capital— como esfera propiamente humana, la de la
libertad, justamente la esfera que estd mas alld de la necesidad del trabajo, de
la producciéon material? ;No tendrd que ser superado ese paradigma teorico
de la produccion puesto que lo serd por la propia realidad? Sin tener que es-
perar a ese futuro todavia lejano, hay que reconocer hoy dia que una serie
de tesis de Marx han sido y han de ser superadas. Naturalmente, el grado de
superabilidad del pensamiento marxiano €s historico también. Pero en tanto
que la explotacién y enajenacién inherentes al capitalismo se mantengan, el
pensamiento de Marx como pensamiento de la emancipacion y desenajena-
cion sigue siendo irrebasable. Lo es también en el sentido de Sartre en cuanto
que hoy no es posible pensar y actuar socialmente sin referencia a Marx. Pero
nada de esto significa que sea asimilable a un corpus irrebasable de verdades
absolutas. S6lo un pensamiento —como el teolégico— que por su-propia natu-
raleza rechaza medirse con la realidad puede pretender ser insuperable. Lo
cual no quiere decir que ignoremos que cierto marxismo, dogmatico, contra-
rio al pensamiento de Marx, se considere a si mismo irrebasable.

(Qué aspectos del pensamiento de Marx pueden retenerse como mads vita-
les y mas fecundos para un andlisis actual?



CUADERNOS DEL SUR 8 109

En primer lugar, estd la revolucion que opera en la historia de la filosofia
al concebir el mundo no sb6lo como objeto a transformar, sino también al
transformar la funciébn misma de la teoria al integrarla como momento esen-
cial de la actividad prdctica, transformadora, revolucionaria ( o praxis). En
segundo lugar, estd su concepcién materialista de la historia que ha permiti-
do fundar y desarrollar las ciencias sociales e historicas y, con ello, propor-
cionar las categorias y el método necesarios para los andlisis concretos que
han de permitir fundar las acciones objetivas y racionales de los hombres. En
tercer lugar, tenemos el descubrimiento de las leyes del modo de produccioén
capitalista y con ellas el secreto de la explotaciéon del trabajo asalariado, lo
que ha permitido elevar la conciencia y organizacién de las clases trabajado-
ras. En cuarto lugar, el haber mostrado el papel de la enajenacion en la so-
ciedad moderna que hoy se confirma plenamente al extenderse de la esfera
de la produccién a la del consumo con la consiguiente manipulacién de las
necesidades hasta en los estratos mds intimos y profundos del individuo.
Con base en estos descubrimientos, tenemos en quinto lugar la fundamen-
tacion de la necesidad y posibilidad historicas del transito a una sociedad su-
perior o “asociacion libre de productores” en la que los hombres sean los
verdaderos duefios de su destino. Finalmente, sigue ain mas viva que nun-
ca la exigencia de someter a una critica incesante —como pensaba y lo hacia
Marx— todo lo existente, incluyendo por supuesto en nuestra época lo que
se piensa y se hace en su nombre. Estos aspectos del pensamiento marxiano
hay que considerarlos vigentes y fecundos para todo andlisis social en nues-
tro tiempo y, en consecuencia, para elevar la conciencia y la accion en toda
transformacion revolucionaria de la realidad. No es casual que los revolucio-
narios de América Central se apoyen hoy en estos aspectos mds vitales del
pensamiento de Marx.

¢Cudles son hoy dia los puntos (tesis, conceptos) caducos, inadecuados o
superados del pensamiento marxiano con respecto a las exigencias de nuestro
tiempo?

Hay ciertamente aspectos del pensamiento marxiano que, medidos con la
vara de nuestro tiempo, resultan caducos, inadecuados o superados. Y forzo-
samente ha de haberlos si se considera su caricter histérico, su atencion sobre
todo al desarrollo del capitalismo europeo. Algunos de esos aspectos fueron
corregidos ya por el propio Marx o pueden corregirse a partir de su pensa-
miento. Otros, siendo caducos e inadecuados, los mantiene hoy cierto marxis-
mo contra la realidad misma, razén por la cual es importante mostrarlos para
ser fieles a Marx (no a su letra sino a su espiritu). Entre esos aspectos caducos
inadecuados o superados, podemos citar: primero, el tributo que Marx rinde
a la filosofia hegeliana de la historia al postular cierta racionalidad universal



110 OCTUBRE 1988

que se ejecuta sobre todo en Europa, como centro de la historia, frente a los
“pueblos sin historia”, y que encarna una clase social particular (ayer la bur-
guesia; hoy el proletariado). Esta concepcién que une a su universalismo cier-
to finalismo (la marcha inexorable de la historia hacia un fin), y que el propio
Marx corrigié en los tltimos afios de su vida en su correspondencia con los
populistas rusos, reaparece en cierto- marxismo contemporaneo que postula
unas leyes universales de‘la historia que garantizarian la marcha inevitable ha-
cia el socialismo. Este aspecto del pensamiento de Marx es a mi modo de ver
uno de los mds inadecuados. Tampoco es aceptable hoy la confianza de Marx
en el potencial revolucionario de la clase obrera octidental y, por tanto, en
su inmunidad al virus ideolégico burgués; este optimismo de Marx no se ha
justificado, sobre todo en los ultimos decenios. De modo anilogo, la sobre-
estimacion del papel de las fuerzas productivas hoy resulta cuestionable ya
que por un lado, no toma en cuenta suficientemente su tremendo poder des-
tructivo y, por otro, entrafia cierto economicismo que, durante largas déca-
das, ha dominado en el marxismo. Son notables igualmente las limitaciones
del pensmamiento marxiano —explicables tras los excesos imaginativos del so-
cialismo utopico— en la caracterizacién de la sociedad futura y, sobre todo,
en los problemas de la transicion que Marx sblo concibe —coherentemente—
como transicion del capitalismo al comunismo y no como transicion al so-
cialismo, que es justamente lo que ha planteado la experiencia historica. Fi-
nalmente, la prioridad del dominio de clase hace que en el pensamiento marxia-
no se desdibuje la existencia de otras formas de dominacién —nacional, ra-
cial, sexual o étnica— que cobran gran importancia en nuestra época. Cierto
es también que hay toda una serie de exigencias actuales a las que seria ocio-
so e injusto tratar de encontrar respuesta en Marx, por la sencilla razéon de que
no podia ni tenia por qué darlas en su-tiempo. Por ejemplo, el problema de la
acumulacién originaria (del que Marx se ocupé con respecto al capitalismo)
no existia ni podia existir para él en el socialismo, tomando en cuenta lo que
entendia por periodo de transicion al comunismo.

;En donde se siente mds el estancamiento del pensamiento marxista?

Cuando se habla de estancamiento del pensamiento marxista, conviene fi-
jar sus limites. Ha habido largos afios —sobre todo bajo la égida del stalinis-
-mo-— no ya de estancamiento sino de verdadera esclerosis. Lo que pasaba por
pensamiento marxista era solo la adhesion formal a Marx que ocultaba la
justificacion ideologica de una practica politica. Esta situacion cambia —en
grado menor en los paises socialistas, mayor fuera de ellos— en la década de
los sesenta. Es entonces cuando se siente la necesidad de recuperar la teoria
marxista y de enriquecerla para hacer frente a nuevos y grandes problemas:
cambios en la naturaleza del capitalismo, del imperialismo y del Estado bur-



CUADERNOS DEL SUR 8 111

gués, revolucion cientifico-técnica, amenaza de guerra nuclear, irrupcion en el
escenario historico de los pueblos del llamado Tercer Mundo, naturaleza de
las sociedades del “‘socialismo real” y de las nuevas revoluciones (yugoslava,
china, vietnamita, cubana, nicaragiiense), estrategia revolucionaria en los
paises capitalistas desarrollados, etcétera. La recuperacion y el enriquecimien-
to de la teoria marxista, no obstante las esperanzas suscitadas por el XX
Congreso del PCUS, siguen tropezando con graves obsticulos en los paises
socialistas. La condena del “pluralismo” ahoga toda posibilidad de confron-
tacion seria de ideas (con la excepciéon de Yugoslavia). Sin embargo, el pen-
samiento marxista ha logrado desarrollarse en Occidente, en algunos paises
del Tercer Mundo y, en ocasiones, escapando al rigido control, en los paises
socialistas en los mds diversos campos: filosofia, materialismo historico,
economia, teoria politica, estética, teoria de las ideologias, etcétera. Se
establece asi un claro contraste entre este florecimiento y el estancamien-
to de ayer (y de hoy en las regiones en que sigue reducido a la simple justifi-
cacion ideoldgica de una prictica politica burocratizada). Ahora bien, no
obstante lo que se ha recuperado y avanzado en el terreno tedrico en estos
dos ultimos decenios y medio, hay que reconocer: primero, que el pensamien-
to marxista se halla a la zaga con respecto a las exigencias que antes hemos
sefialado de la realidad actual; segundo, que este auge de la teoria (pese a
sus limitaciones) no se encuentra justamente vinculado con la practica: con
los movimientos politicos y sociales y, en particular, con los partidos que se
consideran marxistas, o marxistas-leninistas. La teoria se desenvuelve en
muchos casos por el cauce de un marxismo académico y los partidos a su vez
se muestran, en muchos casos, indiferentes a la teoria o se conforman con una
papilla tedrica compatible con las exigencias inmediatas de un pragmatismo
politico. Pero, en verdad, tanto si la teoria se aparta de la prictica como si
ésta deja de enriquecerse con ella, el marxismo se ve afectado negativamente,
puesto que solo existe propiamente en la unidad de una y otra. Ahora bien, el
problema no tiene una soluciéon ficil, porque si la prictica revolucionaria
necesita de la teoria para desarrollarse, la teoria s6lo puede alcanzar su signifi-
cado practico, revolucionario, en relacion con la actividad prictica, revolu-
cionaria de las masas. Por tanto, la falta de esta prictica no puede dejar de
limitar —e incluso estancar— a la teoria.

Ante tantisimas “definiciones” del pensamiento marxiano y marxista, jen
qué consistiria la diferencia_especifica de este pensamiento? Una de estas
definiciones afirma que el pensamiento marxista es el pensamiento de la
revolucion.

Yo creo que lo que lo caracteriza es ser ante todo un pensamiento emanci-
patorio. Sin partir de esta premisa fundamental no puede entenderse el pensa-



112 OCTUBRE 1988

miento marxista. Pero, siendo fundamental, no basta para distinguir al marxis-
mo, pues doctrinas emancipatorias han existido desde hace siglos. Sin re-
montarnos a los viejos proyectos de salvacion de las religiones, basta recordar
las doctrinas socialistas y comunistas contra las que él reaccioné justamente
por su utopismo. El segundo rasgo esencial, y éste si es distintivo, es que su
contenido liberador se funda en una teoria de vocacién cientifica, racional que
descubre la necesidad histérica y la posibilidad de la realizacién del proyecto
emancipatorio marxista. Ciertamente, la teoria no funda la inevitabilidad o
fatalidad, pero si la posibilidad y viabilidad, de que ese proyecto se realice,
dadas determinadas condiciones que toca a la teoria esclarecer. Y, en tercer
lugar, se trata de una teoria que no se limita a dar razén, a interpretar la
realidad, a mostrar la necesidad y posibilidad del cambio social sino que por
su funcidon prictica se integra en ese proceso de realizacion, en estrecha
unidad con la prictica. De estos tres rasgos son los dos ultimos los que distin-
guen especificamente al pensamiento marxiano y marxista de cualquier otro
(idealista, cientificista, religioso, reformista, utépico o humanista abstracto).
Ahora bien, en cuanto que la sustancia de esta definicion estd en el momento
practico, transformador del mundo, es decir, revolucionario, es legitimo de-
finir ese pensamiento come pensamiento de la revolucion.

Pero al decir revolucion, ésta no debe ser reducida a la pura y simple revo-
lucion politica,a la cuestion de la toma del poder, etcétera. Marx habla por
ello de la revolucion social que engloba la totalidad de la vida del hombre,
esto es. todo el ser social.

Aclaracion muy pertinente. Ciertamente, ya desde sus trabajos de juven-
tud, Marx establecié claramente esta distincion al afirmar que no podian
confundirse la emancipacion politica y la emancipacion social, humana. Mis
tarde precisa esta distincion al delimitar las relaciones entre revolucion
politica y revoluciéon social. Ambas son indisociables, pues para Marx la
revolucion politica (como toma del poder politico por la clase obrera) sdlo es
el primer paso o condicion necesaria para iniciar la revolucion social, enten-
dida como cambio radical de toda la estructura social. La revolucién que
se reduce a su contenido politico no hace mas que conservar en otra forma la
enajenacion propia de todo poder estatal. Ahora bien, la revolucién politica
s6lo puede contribuir a superar esa enajenacion y a desembocar, por tanto, en
una verdadera revolucién social, si al mismo tiempo el nuevo poder politico
prepara las condiciones para su propia extincion. Ya la experiencia historica
de la Comuna de Paris, a través de las medidas adoptadas por el nuevo Estado,
le habia permitido a Marx ver cudl es el tipo de Estado que lejos de cerrar,
abre el paso a una revolucién social. O también —dicho con palabras del
propio Marx: se trata de la diferencia entre la “revolucion social que conserva



CUADERNOS DEL SUR 8 113

su alma politica” (que mantiene y refuerza el Estado) y la “revolucion poli-
tica cuya alma es social” (o sea: aquella cuyo Estado prepara las condiciones,
con su gradual extincién, para que la sociedad sea duefia de su destino). Las
revoluciones de nuestro tiempo que conservan su “alma politica” y con ella la
absorcion de la sociedad por el Estado, reafirman la necesidad de la distincién
marxiana entre una y otra revolucion, y de reservar la expresion de “revolu-
cion social” para aquella que cambia todo el ser o estructura social.

En la concepcion de Marx de la primera fase de la revolucion el sujeto re-
volucionario de masas es el proletariado (la clase obrera); ;es sostenible y va-
lida hoy (y en qué sentido) esta tesis de Marx?

Para responder a esta importantisima cuestion no hay que atenerse literal-
mente a los textos-de Marx sino atender ante todo a la experiencia historica.
Algunos han pretendido liquidar la cuestién afirmando lisa y llanamente que
el proletariado es una invencion de Marx, lo cual no es totalmente falso si
se quiere decir que inventa o construye su concepto, entendiendo con él la
clase social constituida por los individuos (obreros) que para subsistir se ven
obligados a vender su fuerza de trabajo. Pero, ciertamente, es falso, si se di-
ce —y es lo que se quiere decir— que el concepto marxiano de proletariado no
responde a la realidad. Ahora bien, cualesquiera que sean sus modalidades es-
pecificas desde Marx a nuestros dias, el proletariado existe efectivamente jus-
tamente porque existe el capitalismo con su terrible realidad. Una vez precisa-
do esto, abordaremos la cuestion del proletariado como sujeto revoluciona-
rio, segin Marx. En un sentido u otro, con uno u otro fundamento, lo cierto
es que Marx ha visto en el proletariado al sujeto revolucionario por excelen-
cia. Primero trat6 de fundar esta tesis filosofica e historicamente en sus traba-
jos de juventud; mis tarde, en su madurez, la fundamenté por la posicién
que ¢l obrero ocupa en el sistema de produccién capitalista. Pero considerar
la naturaleza revolucionaria de la clase obrera exclusivamente por su posicion
econdmica, es caer en un economicismo que el propio Marx trat6 de superar
al mostrar que la clase obrera solo se constituye propiamente como tal a tra-
vés de un proceso historico de luchas, aunque su condicion de clase en si se
halle determinada en definitiva por su posicion econémica. Ahora bien, Marx
no se ha limitado a sostener la naturaleza revolucionaria de la clase obrera, si-
no que la ha convertido en el sujeto Gnico revolucionario (Manifiesto) aunque
en escritos posteriores (particularmente en aquellos en los que analiz6 la ex-
periencia revolucionaria del 48 en Francia), ha reconocido el papel revolucio-
nario de otras clases (y especialmente, la de los campesinos). Pero mientras
que estas clases pueden actuar revolucionariamente en ciertas circunstancias
historicas, la clase obrera es para Marx por su posicion econémica, historica



114 OCTUBRE 1988

y social la Gnica clase revolucionaria. Reconsiderando esta tesis a la luz de la
experiencia histérica de nuestro siglo puede afirmarse que la clase obrera es
potencialmente revolucionaria y que una serie de experiencias historicas (re-
voluciones rusas de 1965 y 1917, revoluciones europeas —alemana y hinga-
ra— de los veinte, huelgas generales posteriores en Italia, Espafia, Francia,
etcétera) demuestran que ese potencial se realiza en ciertas condiciones his-
toricas. Pero la experiencia demuestra también que, durante los altimos dece-
nios, en los paises capitalistas mds desarrollados —Estados Unidos, Inglate-
rra, Alemania Federal—, ese potencial no se realiza y, por el contrario, se
produce cierta integracion de la clase obrera en el sistemna.capitalista. Esto
puede explicarse por diversos factores que Marx no tomé —o no pudo to-
mar— en cuenta: la influencia de la elevacion del nivel de vida en su desmovi-
lizaciéon revolucionaria y la penetracion de la ideologia burguesa —particular-
mente a través del reformismo socialdemocrata— en la clase obrera, etcétera.
En consecuencia, la tesis marxiana de la clase obrera como sujeto revolucio-
nario no puede aceptarse en términos absolutos a menos que se acepte una de-
terminacion directa de la politica por la economia, o de la conciencia de clase
por la posicién econdémica. La validez de esta tesis es relativa si se tiene pre-
sente que el potencial revolucionario de la clase obrera— si bien no puede
desaparecer mientras subsista el antagonismo fundamental entre capital y
trabajo asalariado, inherente al sistema capitalista— sOlo puede realizarse
temporalmente, en condiciones historicas y determinadas.

/Se puede hablar de nuevos sujetos de la revolucion socialista, ya sea en
los paises capitalistas altamente desarrollados, ya sea en los paises del llamado
Tercer Mundo?

Si la tesis marxiana de la clase obrera como sujeto revolucionario debe ser
reducida a sus justos limites (como clase potencialmente revolucionaria), la
tesis de su centralidad o exclusividad revolucionarias no puede considerarse
hoy vilida, si es que alguna vez lo fue. Asi lo confinma la historia real. Inclu-
so en la revoluciones proletarias nunca tuvo ese papel exclusivo, incomparti-
do. En la Revolucién Rusa de 1917 el proletariado sélo pudo cumplir su pa-
pel revolucionario en alianza con los campesinos y en la Revolucién China,
tras el fracaso de la revolucién proletaria de 1927, el sujeto revolucionario
central fueron los campesinos; en la Revolucion Cubana (a la que la clase
obrera se incorpordé tardiamente) se contaban entre los sujetos revoluciona-
rios los estudiantes y la pequefia burguesia. En la actualidad, en los paises
capitalistas desarrollados, particularmente en los europeos, han surgido nue-
vos sujetos que si bien no luchan claramente por una perspectiva socialista
se definen como anticapitalistas: son los movimientos feministas, nacionales,
ecologistas y pacifiltas. Estos nuevos sujetos no se identifican con un partido



CUADERNOS DEL SUR 8 115

determinado ni tienen un determinado caricter de clase, pero en cuanto que
responden a antagonismos engendrados por el capitalismo son también suje-
tos politicos revolucionarios en la lucha anticapitalista. Como movimientos
que son rebasan —en su accion— los limites de clase y partido. Esto, que
constituye su fuerza, constituye también su debilidad ya que carecen de la
cohesién y estabilidad tan necesarias en la lucha revolucionaria. En cuan-
to a los paises del Tercer Mundo, las luchas actuales —en Centroamérica por
ejemplo— demuestran que el sujeto revolucionario no es la clase obrera, sola
o en alianza con los campesinos, sino que es un bloque o frente amplio de
obreros, campesinos, intelectuales, estudiantes, comunidades indigenas que
forman —sin un significado populista— el pueblo en armas. Al igual que los
movimientos sociales de los paises capitalistas desarrollados, este sujeto rebasa
los limites de clase, pero a diferencia de ellos tiene su expresion politica orga-
nizada (como el FMLN en El Salvador o el FSLN en Nicaragua). Este nuevo
sujeto revolucionario es el que libra la lucha popular contra el imperialismo
que explota a la nacién y contra la oligarquia que —como testaferro del ene-
migo exterior— explota internamente al pueblo (en El Salvador) o pretende
volver a explotarlo (en Nicaragua). Puede hablarse, por tanto, con base en la
experiencia de nuestro tiempo, de nuevos sujetos en la lucha anticapitalista
tanto en los paises altamente desarrollados como en los paises del llamado
Tercer Mundo.

(Qué consecuencias tiene todo esto para la forma-partido? ;Coémo afecta
sobre todo a la teoria leninista cldsica del Partido?

Es bien sabido que Marx consideraba que el protagonista revolucionario
fundamental era la clase; sin embargo, no dejo de subrayar por ello el impor-
tante papel de los partidos obreros —asi en plural— en la lucha por el socia-
lismo y, dentro de ellos, el papel de los comunistas por su superioridad teori-
ca y practica frente a los demds partidos, como se dice en el Manifiesto. Pero
es bien sabido también que la teoria del partido revolucionario fue elaborada
por Lenin, particularmente en ;Qué hacer?, y que sus principios organizati-
vos —dejando a un lado en este momento las aberraciones stalinistas— son los
que han dominado siempre en el movimiento comunista mundial y siguen
dominando en gran parte todavia. Sin embargo, no obstante la pretension
de universalidad teorica y practica de la teoria leninista del partido, esa pre-
tension es hoy menos vilida que nunca. Tres limitaciones fundamentales, de
origen, la invalidan. En primer lugar, su dependencia de las circunstancias
histéricas concretas en que surgié; segundo, la separacion entre teoria y
prictica en que reposa, ya que entrafia la dualidad del que sabe (el partido)
y de las masas necesitadas de ese saber que solo puede ser llevado a ellas des-
de fuera, desde el partido; tercero, el predominio del centralismo sobre la de-



116 OCTUBRE 1988

mocracia interna; su verticalidad y monolitismo que impiden respectivamente
la participacion de la base en la elaboracion y control de las grandes decisio-
nes, la circulaciéon horizontal de ideas e informaciones y el libre juego de
tendencias (no de fracciones) dentro del partido. Como demuestra claramen-
te la experiencia historica de mds de medio siglo, esta forma-partido impide
las justas relaciones entre la direccion del partido y la base, y entre el parti-
do y las masas. Pero la forma-partido sigue siendo necesaria a condicién de
que tanto sus dirigentes como el partido en su conjunto comprendan, como
decia Marx, que los “educadores también deben ser educados” Lo cual sig-
nifica igualmente: que el partido no puede considerarse como un fin en si
mismo sino como un medio en las luchas de clase o populares. Ello significa
también que por ser un instrumento inseparable de cierta estrategia, no pue-
de existir una forma-partido universalmente vilida para todos los tiempos v
todas las situaciones historicas.

El problema clave del periodo de transicion es, sin duda alguna, el proble-
ma del Estado. Sobre esto, ya sea en el pasado o el presente, reina una verda-
dera confusion en la teoria marxista. La praxis enseiia que en la mayor partc
de los paises que han seguido la via de la transformacion socialista, el “‘Esta-
do socialista’’ se refuerza, mientra que —segun las ensefianzas del marxismo de
Marx y Engels— debia comenzar a desaparecer. ;Qué piensas acerca de todo
esto?

Ciertamente, la falta de una teoria elaborada del Estado en Marx ha dado
lugar a una confusiéon y contraposicion de interpretaciones, particularmente
en torno a los problemas de las relaciones actuales entre Estado y sociedad
civil, autonomia del Estado, estrategia revolucionaria frente al Estado demo-
cratico-burgués, etcétera. Pero, con todo, no obstante las carencias de Marx
y Engels y de las actuales concepciones marxistas del Estado, ciertos rasgos
esenciales de él propuestos por Marx y Engels y adoptados por Lenin (en

El Estado y la revolucion) mantienen su vigencia. Estos son: 1] el Estado
es siempre un Estado de clase (por tanto, su autonomia por grande que sea,
es relativa); 2] el Estado es también siempre (aunque no se reduzca a esto)
un aparato coercitivo y, como tal, es la esfera de la “no libertad’’; 3]la con-
quista de la libertad en una sociedad superior exige que el Estado traspase
sus funciones a la sociedad (autogestion cada vez mds generalizada); es de-
cir, que se extinga o desaparezca gradualmente. Y 4] en la fase de transi-
cion, el Estado socialista lejos de reforzarse como tal debe preparar las con-
diciones de su desaparicién. Ahora bien la experiencia historica demuestra
que los “Estados socialistas™ lejos de preparar su extincion, se han reforzado
como Estados. Justamente en torno a esta cuestion reina la mayor confusion.
Si se tienen presentes las enseiianzas de Marx, particularmente las que conta-



CUADERNOS DEL SUR 8 117

giaron con su libertarismo al Lenin de El Estado y la revolucion, ;hasta qué
punto puede aceptarse ese reforzamiento del Estado que suele justificarse
por las circunstancias concretas que han seguido a la conquista del poder:
agresiones externas e internas constantes por parte del capitalismo? Tales
agresiones sirvieron de base a Stalin para considerar —refiriéndose expresa-
mente a Engels— que la tesis marxista clisica de la desaparicion gradual del
Estado habia perdido su validez. Pero la justificacion no se detiene ahi, sino
que se considera necesario reforzar el Estado en todas las esferas —econdmica,
politica, cultural— hasta que la sociedad civil entera acaba por ser absorbida
por él. Ahora bien, admitida la necesidad de reforzar al Estado para asegurar
la existencia de la nueva sociedad frente a sus enemigos, particularmente ex-
ternos, ;por qué ese reforzamiento ha de significar también la exclusion de
la democracia y de la autogestion, necesarias para preparar su eventual desa-
paricion? ;Es forzoso que lo uno niegue a lo otro? Tal es el problema que se
plantea hoy a la teoria y a la practica del socialismo. Creemos que no puede
hablarse de una verdadera sociedad socialista si no se atiene a esta dialéctica,
hasta hoy inevitable, de reforzamiento y debilitamiento gradual del poder es-
tatal, al ampliar la democracia real y la autogestion. Creo que en ella pensaban
Marx y el Lenin de El Estado y la revolucion al conjugar en la féormula de
“dictadura del proletariado” bien entendida la dictadura (el reforzamiento
del Estado en cuanto tal) y la democracia para la mayoria (que entrafia el
debilitamiento gradual del Estado en favor de la sociedad).

Hoy, sobre todo en Occidente, tiene lugar una recuperacion o animacion
de la ideologia de derecha, de las ideologias y teorias conservadoras, etcétera.
Existe un intento de fundar estas ideologias en descubrimientos cientificos
(por ejemplo, en el campo de la biologia, de la antropologia fisica). Se impug-
na con argumentos ‘“‘nuevos’ la teoria marxista del valor-trabajo. La Iglesia
Catolica elabora su propia antropologia (véase la Enciclica del Papa Wojtila
“Laborem exercens’’) acusando al marxismo de crudo materialismo y econo-
micismo y de infravalorar la personalidad humana, etcétera. En general, se
hace un ataque sutil al materialismo historico, al marxismo. ;Puedes hacer un
breve comentario sobre este fenomeno?

Trataré de hacerlo centrando mi atencion en dos de las cuestiones que es-
tas planteando: la recuperacion de la ideologia de la derecha y los ataques al
marxismo. Ambhas cuestiones no pueden ser desligadas puesto que el ataque
—burdo o sutil— al marxismo es un componente esencial de la ideologia (vie-
ja o nueva) de la derecha. En cuanto al intento de fundarla en la ciencia, y
particularmente en la biologia, no hay nada nuevo. Recuérdese a este respecto
el empeiio en fundar biologicamente, en el siglo pasado, las diferencias racia-
les humanas y, en particular la posicion social inferior de los negros y pobla-



118 OCTUBRE 1988

ciones aborigenes. En los Estados Unidos se pretendia justificar con ello la
esclavitud negra y las matanzas de indios. Por supuesto, todo esto carecia de
validez cientifica. Como no la tiene hoy el intento de apoyarse en la socio-
biologia para dar cuenta de las diferencias y desigualdades sociales entre los
individuos con base a sus diferencias genéticas. Ahora bien, por importantes
que sean los factores biologicos que se conocen, la pretension de atribuir a
ellos la division y jerarquizacion sociales, asi como las relaciones de domina-
cion entre clases, razas y sexos, carece de fundamento cientifico. La “nueva
derecha” al hacer suya la tesis de la sociobiologia y de cierta antropologia fi-
sica de que el comportamiento social de los hombres estd determinado por
los genes no hace mds que defender el status social de la clase dominante con
los argumentos remozados —pero no por ello menos falsos— del biologismo
del siglo pasado. En cuanto a los ataques al marxismo como componente
esencial de la ideologia de derecha y neoconservadora, hay que distinguirlos
burdos argumentos —como los de crudo materialismo, negacion de la persona-
lidad humana, etcétera— que se repiten desde hace mds de siglo y medio, argu-
mentos —si asi puede llamaérseles— que ayer manejo la Iglesia que se aline6
con el fascismo en la lucha contra el pueblo espafiol y que hoy, bajo Wojtila,
se alinea con el imperialismo yanqui, en la lucha contra 1a Revolucion Sandi-
nista. Pero cierto es también que se hacen ataques mds sutiles al marxismo tra-
tando de convencer de la imposibilidad de realizar su proyecto de emancipa-
cién y, por tanto, de la inutilidad de todo esfuerzo revolucionario, dada su
carencia de fundamento racional, objetivo. Otros ataques —-como los de los
“nuevos filosofos— no solo rechazan la plausibilidad del objetivo emancipa-
dor, sino también el caricter mismo del marxismo camo pensamiento libera-
dor. Todos estos ataques tienen un denominador comin: se trata de desmovi
lizar a los que luchan por el socialismo. En consecuencia: no deben ser con-
fundidos con las criticas honestas que, dentro del marxismo o incluso fuera
de él, se hacen a su teoria y a su practica, con la sana intencion de remover
los obstidculos que se interpanen en la realizacion de su proyecto emancipador.

;Qué piensas sobre la relacion entre los aspectos cientifico e ideologico
del marxismo? Tengo presente la vieja controversia en el marxismo de la
Segunda Internacional (sobre todo en el austromarxismo)y la polémica recien-
te, especialmente en el marxismo soviético y en el estructuralismo althusse-
riano, asi como —en parte— en el marxismo italiano y tal vez en México. A mi
modo de ver, el marxismo no es ciencia en el sentido tradicional positivista, ni
es la ciencia de los positivistas. Pero tampoco es una pura y simple ideologia
o teoria de la revolucion. Solo artificialmente podemos separar en el marxis-
mo los dos aspectos: cientifico e ideologico. El marxismo “aplicado ” como
nuevo método que investiga determinados aspectos del ser social, se desen-



CUADERNOS DEL SUR 8 119

vuelve como determinada ciencia (por ejemplo, la sociologia). Pero al mismo
tiempo es la teoria de la emancipacion y por ello es inseparable de su lado
ideologico o de valor.

Totalmente de acuerdo contigo. Ahora bien, aunque este modo de conce-
bir la unidad de los aspectos ideologico y cientifico esta claro en Marx, en la
tradicion marxista no siempre se ha visto con la misma claridad esa unidad.
Ta te has referido, en relacién con este problema, al marxismo de la Se-
gunda Internacional. En é] ciertamente se daba un cientifismo (o absolutiza-
cion del aspecto cientifico) que dificilmente se trataba de conciliar con su
aspecto ideologico, que se entendia como un socialismo ético de inspiracion
kantiana. Pero, desde la publicacion de los Manuscritos del 44, la unidad
volvid a quebrarse, s6lo que esta vez con sacrificio del aspecto cientifico,
al absolutizarse el momento ideologico, humanista. Esto se pone de manifies-
to sobre todo en las décadas de los cuarenta y cincuenta, en las interpretacio-
nes existencialistas del joven Marx. Cuando ya parecian superadas las viejas
concepciones cientifistas, resurgen en la década del sesenta en parte como
reaccion frente a la inflacién “humanista” extendida a partir del XX Congre-
so del PCUS. Se separan entonces radicalmente los aspectos ideoldgico y
cientifico del marxismo para dar una prioridad absoluta a su cientificidad. Es
lo que sucede en Italia con el marxismo de Galvano della Volpe y en Francia
con el estructuralismo althusseriano, cuyas olas rebasan marcos y fronteras
hasta llegar, por supuesto, a México. Para Althusser y sus discipulos el marxis-
mo se define ante todo por su cardcter cientifico, razon por la cual lo conside-
ran un “antihumanismo teoérico”. El humanismo socialista s6lo se reconoce
como ideologia, es decir, separado radicalmente del marxismo como teoria
cientifica. Todo esto viene a enturbiar el sentido mismo del marxismo como
fundamento racional (aspecto cientifico) de su objetivo emancipador (aspecto
ideologico). Ahora bien, tanto si se pierde su legitimacién cientifica (lo que
sucede no solo con la inflacién “humanista’ antes sefialada, sino también con
el Dia-Matr soviético) como si se pierde de vista su aspecto ideologico o de
valor (al entender el marxismo en forma cientifista, positivista) se desune lo
que Marx habia unido firmemente. Pero sobre esta unidad conviene insistir
aunque sea brevemente. Marx hace a la vez ideologia y ciencia: ideologia en
cuanto que el contenido emancipatorio de su pensamiento expresa intereses,
ideales o esperanzas de clase, y entrafia por tanto ciertos juicios de valor. A
este momento ideoldgico corresponde su proyecto de transformacion revolu-
cionaria del capitalismo para llegar a una nueva sociedad: comunista, en su
fase superior; socialista, en su fase inferior, de transicion. Marx hace ciencia
en cuanto que analiza el sistema econdmico-social que aspira a transformar
lo que entrafia asimismo una critica del capitalismo y el esclarecimiento de
las condiciones que hacen necesaria y posible (no inevitable) su transforma-



120 OCTUBRE 1988

cion. Ahora bien, al estudiar cientificamente el capitalismo no lo hace en sen-
tido positivista (separando hecho y valor) sino en funcién de un proyecto
emancipatorio que tiene por valioso. De ahi que concibiera EI Cgpital como
un estudio cientifico pero a la vez como un arma critica y revolucionaria o,
con sus propias palabras: como un proyectil arrojado a la cabeza de la
burguesia.

¢En qué sentido la filosofia marxista es una filosofia materialista? ;Qué
significa para Marx la defensa del materialismo? ;En qué consiste el materia-
lismo marxiano comparado con el materialismo tradicional?

La filosofia marxista (o mds exactamente: marxiana) es materialista por-
que postula, como clave explicativa del hombre, de la sociedad y de la histo-
ria, la prioridad de la existencia material humana y de sus actividades produc-
tivas. Se trata de un materialismo centrado en la transformacion material de
la naturaleza mediante el trabajo humano, transformacion en la que los hom-
bres conocen el mundo y transforman su propia naturaleza. Esta prioridad de
las condiciones materiales de existencia del hombre en sociedad no tiene nada
que ver con la prioridad ontologica de la materia en si con respecto al espiri-
tu, de la que habla cierto marxismo, siguiendo a Engels, como *“problema fun-
damental de la filosofia”, ni con la prioridad gnoseologica (en el terreno del
conocimiento) que el realismo tradicional —y cierto marxismo— atribuye al
mundo real con respecto a la conciencia que lo refleja. La defensa del mate-
rialismo significa para Marx sostener, frente al idealismo, que las ideas y los
conflictos sociales tienen su fundamento ultimo en las condiciones y activi-
dades materiales de los hombres. Y significa igualmente frente al materialis-
mo tradicional que la relacion del hombre con el mundo es activa, practica.
Resulta pues que el materialismo marxiano es, ante todo, practico o praxeolo-
gico; es decir, un materialismo centrado en la praxis como actividad trans-
formadora del mundo (natural o social) que es a la vez objetiva y subjetiva,
material y consciente. Esta significacion prictica o prixica es la que lo dis-
tingue del materialismo tradicional que, al ignorar el papel central de activi-
dad practica, material, admite la prioridad de la materia en si con respecto
al espiritu, o del ser en si (la materia) con respecto al pensamiento.

;(Por qué has- preferido llamar a la filosofia marxiana filosofia de la
praxis y no materialismo dialéctico?

La razéon es ésta. Aunque Marx no utilizd nunca ninguna de estas dos
expresiones, la primera responde mds exactamente que la segunda a la mé-
dula del pensamiento marxiano. Antes hemos dicho que se trata de un
materialismo centrado en la praxis —como lo manifiesta claramente en las



CUADERNOS DEL SUR 8 121

Tesis sobre Feuerbach— en tanto que al materialismo dialéctico le interesa
sobre todo —como a la ontologia tradicional, prekantiana—, el ser en si,
la materia, aunque a diferencia del materialismo metafisico anterior pre-
sente a ésta dialectizada. En cambio, a Marx no le interesa el ser en. si
sino el ser mediado por la actividad humana, el ser constituido en y por la
praxis. Pero no se trata s6lo de un cambio de objeto (el ser como praxis)
sino de un cambio radical en el modo de hacer filosofia (como elemento
tedrico de la praxis, puesto que —segin Marx— ““de lo que se trata es de trans-
formar el mundo™). Por esta doble naturaleza de la filosofia marxiana de justi-
fica plenamente que la concibamos y llamemos filosofia de la praxis y no
materialismo dialéctico.

(Qué has anadido a la concepcion de tu libro de 1967 Filosofia de la
praxis?

Aunque manteniendo la tesis fundamental originaria del marxismo como
“filosofia de la praxis”, en la nueva edicion del libro, de 1980 — a la que co-
rresponde la version serviocroata en Yugoslavia— he introducido algunos ele-
mentos nuevos y revisado otros con el fin de acentuar y fundamentar con ma-
yor firmeza el papel central de la praxis. Desde esta perspectiva he reconside-
rado —en un nuevo capitulo— la obra tedrica y prictica de Lenin, lo que me
ha llevado a reafirmar sus inegables méritos en ambos terrenos, pero también
a desmistificar su aportaciéon en otros: teoria del partido y posicion ambiva-
lente en filosofia. En otro nuevo capitulo (“Conciencia de clase, organizacion
y praxis”) he tratado de establecer las diferencias entre Marx y Lenin en tor-
no a la conciencia de clase y el partido y, con este motivo, he examinado cri-
ticamente la teoria leninista de la conciencia exterior a la clase y llego a cier-
tas conclusiones actuales acerca del partido. En la nueva edicion reconozco
la importancia de la contribucion de los filosofos yugoslavos, particularmen-
te los del grupo “Praxis”, contribucion que en 1967 no tuve la oportunidad
de conocer.

(Como ves la relacion entre el pensamiento de Marx y las diversas (y « ve-
ces opuestas) orientaciones del marxismo o en el marxismo de hoy?

Hay evidentemente diversas tendencias en el marxismo de hoy. Todas
tienen en comun. apelar a Marx y hacer hincapié —adecuada, deformada-
mente o absolutizindolo— algiin aspecto del pensamiento marxiano. Hay, en
primer lugar, una tendencia objetivista y, en cierto modo, economicista que
se remonta al marxismo de la Segunda Internacional, prosigue en el de la Ter-
cera y que, finalmente, se estabiliza en el marxismo soviético actual. Esta ten-
dencia absolutiza los factores objetivos del desarrollo histérico, ciertamente



122 OCTUBRE 1988

seflalados por Marx, pero sacrifica a ellos la actividad subjetiva, prictica. En el
terreno filosofico, esta tendencia se nutre del Engels del Anti-Diihring y del
Lenin del Materialismo y empiriocriticismo y, sobre todo, de la codificacion
staliniana de las leyes universales de la dialéctica (incluyendo la de la natura-
leza) de las que la historia seria un campo especifico de su aplicacion. Una
segunda tendencia, que surge en la década de los treinta con la publicacién
de los Manuscritos del 44 de Marx y que llega a las interpretaciones ‘“huma-
nistas” que florecen en las décadas de los cincuenta y sesenta y se extiende
hasta nuestros dias, absolutiza el componente ideolégico, humanista del pen-
samiento marxiano a expensas de su caricter cientifico y , en cierta medida,
de su contenido de clase, revolucionario. Una tercera tendencia deja a un la-
do los problemas ontolégicos y antropologicos de las dos tendencias anterio-
res y se centra en una lectura epistemolégica de Marx. El marxismo es defi-
nido, ante todo, por su “cientificidad” y la “practica tedrica” autosuficien-
te pasa a ocupar un lugar central. La teoria queda separada de la prictica real,
y el aspecto ideologico se desvincula asi del aspecto cientifico. Tal es la ten-
dencia que impulsan Althusser y sus discipulos y que durante la década del
setenta se extiende e influye tanto en los paises europeos occidentales como
en América Latina. Aunque no puede negarse la vinculacion de estas tres
tendencias con ciertos aspectos del pensamiento marxiano, al poner en pri-
mer plano respectivamente, los problemas ontoldgico, ideolégico en senti-
do humanista abstracto y epistemologico, olvidan o relegan a un segundo
plano lo que a nuestro juicio es esencial: la praxis como actividad teérica
y prictica, subjetiva y objetiva. Justamente esto es lo que pone en primer
plano la tendencia que hemos denominado “filosofia de la praxis” y que, a
nuestro modo de ver, es la que hunde mas profundamente sus raices en el
pensamiento marxiano. Ahora bien, tratindose en todas las tendencias que
hemos sefialado de interpretaciones diversas (e incluso opuestas) del marxis-
mo, creo que todo marxista debe reconocer el derecho a su existencia sin
que la defensa de una de ellas implique la condena inapelable o su exclusion
pasando por encima de la libre critica y confrontacion de tesis y argumen-
tos.

;Qué piensas acerca del debate actual sobre la “crisis del marxismo”?
Verdaderamente, cierto marxismo estd en crisis. Pero, desgraciadamente, en
crisis estd nuestro movimiento, lo que se expresa también en el plano teorico.

Es uno de los debates entre marxistas en los que reina mayor confusion.
No estd claro qué se entiende por “crisis” del marxismo y, si se acepta su
existencia, no se precisa qué marxismo o qué aspectos de él estin en crisis.
De la crisis se. habla sobre todo en Occidente en tanto que en los paises del
Tercer Mundo y particularmente, en los paises —como los de Centroaméri-



CUADERNOS DEL SUR 8 123

ca— que se ven obligados a librar una lucha directa, armada, contra el impe-
rialisho, no se habla de crisis y los revolucionarios se apoyan en el marxis-
mo para elevar su conciencia y su accion; en los paises socialistas y en general
fuera de ellos en el movimiento comunista mundial que se atiene a un mar-
xismo institucionalizado en ellos, tampoco se habla de crisis y se la considera
simplemente como una invencién de la burguesia. Y, sin embargo, son mu-
chos los marxistas que- piensan hoy que la crisis de cierto marxismo existe
efectivamente. Ahora bien, ;como caracterizarla? ;Do6nde localizar sus efec-
tos? Para entendernos debemos precisar el significado de este término *‘cri-
sis” En un sentido general significa, con respecto a un proceso, cierta inte-
rrupcién o paralizacion de su desarrollo normal que puede tomar un curso
positivo, si se supera la crisis 0, en caso contrario, agravarse hasta llegar a su
liquidacion. Ambas alternativas pueden darse sin que ninguna de ellas esté
inscrita inexorablemente en la crisis. El marxismo en su desarrollo historico
ha pasado por una serie de crisis; asi ha sido puesto en crisis por ei refor-
mismo de comienzos de siglo, el chovinismo de los partidos socialdemocra-
tas nacionales al estallar la primera guerra imperialista y por el stalinismo
durante las décadas del treinta al cincuenta. En todas esas crisis se paraliza-
ba el marxismo en cierto aspecto esencial; respectivamente: su estrategia
revolucionaria, su internacionalismo y su proyecto liberador. Ahora bien,
en cuanto que el marxismo es, en estrecha unidad, una teoria y una practi-
ca, toda crisis en él es a la vez tedrica y prictica. Pero lo que pone en crisis
al marxismo no radica tanto en su teoria que, comparada con su situacién en
las décadas anteriores a los sesenta, conoce un auge en todos los campos (fi-
losofia, economia, politica, historia, etcétera). Este florecimiento de la teo-
ria es innegable, sobre todo en los paises occidentales, aunque sus logros no
han influido suficientemente en la prictica politica. En términos propiamen-
te marxistas, esto implicaria ya cierta crisis de lo que en el marxismo es fun-
damental: la unidad de la teoria y la prictica. Pero lo que pone en crisis al
marxismo es la prictica, como sucedié en las crisis anteriores: al desviarse
el movimiento real hacia el reformismo y el chovinismo; al construirse en
nombre del socialismo una sociedad en la que el Estado y el Partido, al buro-
cratizarse, niegan el proyecto liberador y reducen la teoria a una justificacion
de ese proceso de burocratizacion. En la actualidad, no obstante las revolu-
ciones en la periferia (China, Yugoslavia, Vietnam, Cuba, Nicaragua) la com-
batividad esporddica de la clase obrera occidental y las luchas revolucionarias
en el Tercer Mundo, el desarrollo del marxismo se halla amenazado: 1) por
la imposibilidad hasta ahora de que las sociedades del “socialismo real” tran-
siten realmente hacia el socialismo, lo que ha oscurecido la imagen del socia-
lismo a los ojos de amplios sectores de la izquierda y del proletariado occi-
dental; 2) por la ausencia en los paises capitalistas desarrollados de una al-
ternativa estratégica viable de los partidos que se consideran marxistas que



124 OCTUBRE 1988

permita al proletariado avanzar hacia el socialismo, superando el bloqueo es-
tratégico que representan la via reformista de la socialdemocracia y la via
insurreccional de la tradicion de la Tercera Internacional. En definitiva, lo
que pone en crisis a cierto marxismo es la prictica que se desvia del proyecto
emancipador, como el reformismo; que niega su ‘esencia en las sociedades
que se construyen en su nombre o que se muestra impotente para quebran-
tar los cimientos de la estructura capitalista en los paises mas desarrollados.
Pero no se trata de una crisis global: el marxismo sigue inspirando la lucha re-
volucionaria en la periferia y sigue siendo necesario. Hasta hoy, ciertamente
no ha surgido ninguna otra teoria que ofrezca una alternativa racional a la ne-
cesidad —mds imperiosa que nunca— de poner fin al sistema capitalista y de
construir una sociedad nueva sin ningan tipo de explotacién ni dominacion.
Y si el marxismo es puesto en crisis por el movimiento real, s6lo podra salir
de ella aferrdndose a su proyecto emancipador, a su potencial critico de to-
do lo existente (incluyendo lo que se hace en su nombre), y restableciendo
la unidad de la teoria y la practica, al fundar ésta sobre una base racional, ob-
jetiva, cientifica. Una salida favorable s6lo se podra alcanzar si se toma con-
ciencia de la crisis, de su verdadero alcance, y si movidos por el proyecto
emancipatorio se buscan —en el terreno de la critica, de la teoria y la practi-
ca—, los correctivos indispensables. Pero con la conciencia también de que,
en el futuro, el marxismo nunca estara completamente a salvo de crisis, pues
no hay un marxismo puro, incontaminado, inmune a ellas, sino un marxismo
que se pone a prueba en cada frase del movimiento real. Las crisis forman par-
te de su intento de captar lo real y de encauzar su movimiento. Y contra ellas
no hay —como demuestra la experiencia historica— garantias definitivas o de
antemano.

;Podrias ‘dar tu opinion en general sobre las tendencias principales de la
investigacion marxista en América Latina’

El marxismo en América Latina se ha enfrentado siempre a la necesidad
de su aplicacién a la realidad especifica latinoamericana apoyandose en sus
tesis fundamentales y metodologia, pero en virtud de cierto eurocentrismo,
del que nunca pudo desprenderse totalmente, esa aplicacion se vio limitada du-
rante largos afios. Es verdad que hasta la década de los treinta, los marxistas
latinoamericanos trataban de encontrar la especificidad de la revolucién lati-
noamericana en su caracter antiimperialista y, a la vez, socialista. En esta
orientacion destaco sobre todo la obra de Maridtegui. Posteriormente, desde
mediados de la década de los treinta hasta finales de los anos cincuenta, se
abandona la basqueda de lo especifico del desarrollo historico-social y de la
realidad de América Latina, y los marxistas latinoamericanos se atienen en
general al marxismo eurocentrista de la Tercera Internacional. Este marxismo



CUADERNOS DEL SUR 8 125

se caracteriza por el trasplante mecdnico de los anilisis de Marx y Engels —en
su version staliniana— de la realidad europea a América Latina. Se hace asi
un uso acritico de las categorias del feudalismo, papel historico de la burgue-
sia industrial, proletariado, vanguardia en sentido leninista, Estado burgués,
revolucion democratico-burguesa, etcétera. Ignorando el caricter especifico
del desarrollo histérico, del Estado y de la realidad econémica y social, se ha-
bla del caracter feudal de la formacion social latinoamericana. De modo ana-
logo, ateniéndose al esquema “ortodoxo” de la evolucion de los modos de
produccibén, se habla de las etapas inevitables —entre ellas, la de la revolucion
democratico-burguesa— por las que ha de pasar América Latina. El resultado
de esa desvinculacion entre la teoria y la realidad, es el estancamiento del
marxismo tanto en el terreno tedrico como en el practico-politico. Con el
triunfo de la Revolucién Cubana en enero de 1959, que rompe practicamente
con toda una serie de modelos estratégicos y organizativos, se ponen en cues-
tion también los enfoques y categorias de la corriente marxista hasta enton-
ces dominante en el continente latinoamericano. Con ese motivo, surgen o se
refuerzan las tendencias marxistas que tienen por denominacién comin su
alejamiento e incluso su ruptura con respecto al marxismo de inspiracion so-
viética, aunque la influencia de éste se mantiene en casi todos los partidos co-
munistas latinoamericanos. Pero entre las viejas y nuevas tendencias destaca
por su influencia practica, revolucionaria, la que se inspira, al promover la lu-
cha armada, en la estrategia de la Revolucién Cubana. Desde la década de los
sesenta, el marxismo amplia cada vez mas su radio de accion: se multiplican
las ediciones de la literatura clasica marxista, penetra en las universidades y da
lugar a importantes contribuciones, sobre todo en el terreno de la economia
politica y de la teoria politica y social al aplicarse el marxismo a la realidad
especifica de América Latina. Apartindose del enfoque eurocentrista tradi-
cional, las investigaciones marxistas abarcan una amplia tematica que incluye
como cuestiones mas importantes las siguientes: las etapas historicas del desa-
rrollo social de América Latina desde el pasado prehispanico hasta el presente;
las peculiaridades de la expansion capitalista en el continente; la originalidad
del capitalismo latinoamericano; las causas del subdesarrollo en esta expan-
sion mundial y de la dependencia respecto del imperialismo; la naturaleza de
la revolucion en América Latina; la correlacion de clases y el problema del
sujeto o sujetos de la revolucion; la cuestion agraria; el significado del popu-
lismo; la caducidad de las soluciones democritico-burguesas y la necesidad de
alternativas antiimperialistas y socialistas; la especificidad de los fendmenos
supraestructurales (arte, religion, etcétera). Asi, pues, todo el cuestionamien-
to provocado por la Revolucion Cubana, asi como el auge de las luchas arma-
das que se extienden por el continente hasta llegar a las de Centroamérica;
amén de las derrotas del movimiento popular, particularmente en Chile, con-
mocionan los planteamientos de la tradicion marxista de 1a Tercera Interna-



126 OCTUBRE 1988

cional y dan lugar a un replanteamiento de cuestiones basicas del marxismo
no sélo en el terreno de la economia y de la teoria politica sino también en
el campo de la filosofia, la metodologia y la teoria de la historia.

Tu te ocupas mucho del problema del arte desde el punto de vista mar-
xista y has escrito muchas pdginas sobre el arte y las interpretaciones, tanto
de marxistas como de no marxistas, acerca del fenomeno artistico. ;Como ves
Y aprecias las investigaciones sobre el arte?

Tanto por su cantidad como por su calidad las veo y aprecio favorable-
mente, pero a condicion de que demos a esta expresion “investigaciones mar-
xistas” un signiticado amplio y no el estrecho y dogmaitico que tuvo en los
tiempos de la llamada “estética del realismo socialista” La situacion en este
campo ha cambiado positivamente desde la década de los sesenta. A los nom-
bres de los adelantados de la renovacién de la estética marxista —Brecht, Lu-
kdcs, Fischer, Lefevbre— hay que agregar toda una pléyade de investigadores
que hoy no sblo se ocupan de las cuestiones clasicas —condicionamiento so-
cial de la obra artistica, relaciones entre arte e ideologia, o entre arte y poli-
tica— sino de todo un complejo de problemas relativos al valor estético, a la
forma, estructura o lenguaje del arte, entrando asi en campos hasta ahora inex-
plorados por los estéticos marxistas. Personalmente, yo palpo este enrique-
cimiento de las investigaciones estéticas marxistas, al preparar actualmente
la segunda edicion de mi antologia Estética y marxismo, publicada en 1970.
La calidad de las investigaciones aparecidas en los paises occidentales y en
América Latina asi como en los paises socialistas en la medida en que se sus-
traen al rigido marco de la estética ‘“‘realista-socialista”, me obligaran a reno-
var el material de la edicion anterior en mas de un 50 % Pero ello se debera
no solo a esta riqueza de las investigaciones estéticas en estos dos ultimos de-
cenios sino también al manejo, por mi parte. de un criterio marxista mas am-
plio que permitira incluir textos que no fueron incluidos en la edicion anterior.

Comunmente se habla de estética marxista, y, en el mayor de los casos. en
el sentido “tradicional’ de la Estética. Es mi opinion, y asi piensan también
muchos marxistas que se ocupan del arte, no es legitimo hablar de “‘estética
marxista” La posicion de Lukdcs v, sobre todo, de tantos autores que parten
de la filosofia del materialismo dialéctico se encuentra en quiebra (o sea: es
erronea). ;Qué piensas sobre todo esto?

Creo que la respuesta a esta cuestion dependera de lo que se entienda por
“estética marxista” y de lo que aporte Marx en este terreno. En él no encontra- a-
mos en modo alguno un corpus tedrico cerrado que pudiéramos llamar “es-
tética marxista” o mds exactamente “estética marxiana” Lo que hallamos en
Marx es un conjunto de ideas, referidas a cuestiones artisticas y literarias, dis-



CUADERNOS DEL SUR 8 127

persas a lo largo de su obra y que él fue elaborando en su tarea de entender
y transformar el mundo. Por eso, al libro que escribi hace ya casi veinte afios
sobre este aspecto de su pensamiento, lo titulé Las ideas estéticas de Marx.
Son ideas que contribuyen a entender el fenémeno estético en general y el
artistico en particular, pero que en modo alguno constituyen una estética
marxiana o marxista. Entre esas ideas estin: la concepcion historico-social de
la relacion estética con el mundo y el arte; 1a formacion historica de los senti-
dos estéticos; el papel del trabajo en los origenes del comportamiento estéti-
co y del arte; la positividad intrinseca de la creacion artistica frente a la ena-
jenaciéon del mundo moderno; la vinculacion del arte a través de su funcion
ideologica con las condiciones materiales de existencia y las posiciones de
clase; la situacién del arte (como trabajo productivo) y de la obra artistica
como mercancia en un modo de produccién (el capitalista) que le es hostil;
la dialéctica de la produccion y el consumo (artisticos); la atencién a la for-
ma y a la especificidad del arte para afirmar su autonomia y supervivencia,
no obstante su condicionamiento historico-social; la relacion del arte y la
divisién social del trabajo; el papel del arte en la formacién del hombre nue-
vo en la sociedad comunista, etcétera. Se trata de ideas que tienen un valor
tedrico para construir una estética que, por partir de y fundarse en la teoria
de la historia y la sociedad del marxismo, asi como en su metodologia, pode-
mos denominar legitimamente estética marxista. La estética lukacsiana y la
de los autores que parten del materialismo dialéctico constituyen interpreta-
ciones de la estética marxista que, a nuestro juicio son equivocadas por dos
razones: la primera es que parten de una ontologia materialista que, como
antes hemos dicho, no toma en cuenta la categoria central de la praxis y,
por tanto, el arte como forma especifica de la praxis, es decir, como activi-
dad practica creadora; la segunda es que al concebir el arte como reflejo pe-
culiar de la realidad y absolutizar el aspecto gnoseologico, se trata de una
concepcion estrecha y limitada del arte que no puede dar razéon de toda la
riqueza y diversidad de la experiencia estética y de la practica artistica a lo
largo de su historia.

A mi modo de ver, en los textos marxistas sobre el arte se pueden dis-
tinguir dos lineas, concepciones o actitudes principales: una que llamo
ontologica y otra que llamo gnoseologica. La primera —concepcion onto-
logica— trata el arte como una forma especifica de produccion de una nue-
va realidad, con sus significados especificos; de acuerdo con ella, la obra artis-
tica no se reduce unicamente al conocimiento o representacion veridica de la
realidad (mimesis). La segunda —concepcion gnoseologica— trata el arte como
una forma de conocimiento (imaginativo, no mediante conceptos sino me-
diante imdgenes) como puro reflejo o reproduccion de la realidad (todo ello
supervivencia del hegelismo). Considero que la primera concepcion es mds



128 OCTUBRE 1988

afin al pensamiento de Marx, a su filosofia de la praxis. La segunda concep-
cion, basada en la teoria del reflejo es contraria al pensamiento de Marx.
(Qué piensas acerca de esto?

En verdad, la cuestion que me estds planteando es la de las corrientes prin-
cipales en la estética marxista y cémo las valoro. Tu te refieres a dos. Una la
que entronca con la concepcién estética tradicional, desde Aristoteles, del
arte como mimesis. En la estética marxista, cualesquiera que sean sus matices,
es la corriente que ha predominado desde Plejanov a Lukdcs, su mas alto re-
presentante. Su-caracteristica esencial es la de concebir el arte como conoci-
miento o reflejo veridico de la realidad, asi como pensamiento mediante
imagenes, a diferencia de la ciencia que refleja lo real por conceptos. Aunque
esta concepcion se exponga a un elevado nivel tedrico, como en Lukécs, y no
puramente ideoldgico, como en la estética soviética, se trata a mi modo de ver
de una concepcion estrecha, limitada, ya que solo fija la atencidn en una for-
ma historica de arte —el realismo— que cumple ciertamente una funcion cog-
noscitiva. Pero con ella descarta la amplia riqueza del arte —como el arte sim-
bolico del Antiguo Oriente, el arte prehispanico o gran parte del arte contem-
porineo— que obviamente no pueden reducirse al realismo. Yo no diria que
esa concepcion gnoseologica es contraria al pensamiento marxiano. pero si
que reduce ilegitimamente la vision estética marxista de la realidad artistica.
La otra corriente que mencionas y que llamas ontologica —yo la llamaria mas
bien praxeologica—, que concibe el arte como forma de produccion de una
nueva realidad, enlaza estrechamente con el lugar central que ocupa la praxis
en el pensamiento marxiano.Y ésta es justamente la corriente en que me ins-
cribo en estética y que he tratado de impulsar. Hay también otras dos corrien-
tes importantes en nuestros dias: una, sociologica, que centra su atencién en
las condiciones sociales de la produccion, distribucion y consumo de la obra
de arte y no solo en la ideologia como mediadora de la relacion arte-sociedad.
Esta corriente reduce el enfoque estético marxista a una teoria social del arte
con el riesgo de caer en un nuevo sociologismo, aunque no se pueden desde-
flar sus aportaciones. Y, finalmente, estd una vigorosa corriente que fija su
atencion en aspectos ignorados tradicionalmente por la estética marxista; el
arte como forma, sistema de signos o lenguaje especifico, tratando de aprove-
char las aportaciones de la lingiiistica estructural, la teoria de la informacion
y la semidtica. Todas las corrientes que hemos mencionado tienen por base
algiin aspecto relevante de la produccion artistica o relevante en el arte de
un periodo histérico determinado-- y son fecundas en la medida: en que no
absolutizan ese aspecto (conocimiento, condicionamiento social o lenguaje)
y no lo vuelven excluyente. Pero, en conclusién, de todas esas corrientes la
que hemos llamado praxeologica —o concepcion del arte como actividad
prictica creadora especifica— nos parece la mds provechosa ya que puede
englobar las aportaciones de ellas, pues al subrayar como esencial el aspecto



CUADERNOS DEL SUR 8 129

prictico-creador que cambia historica y socialmente, puede constituir una
estética marxista abierta a todo tipo de arte sin cerrarse en los valores, cate-
gorias e ideales de ninguno de ellos.

;Como juzgas hoy la doctrina estética del ‘“‘realismo socialista’’?

La doctrina y la prictica del realismo socialista es en América Latina cosa
de un pasado lamentable. No conozco hoy en nuestros medios a ningin teori-
co, artista o escritor que, considerandose marxista, se adscriba con sus ideas
o con su obra a semejante “‘realismo” Y esto se explica si se tiene presente
que esa doctrina (justamente doctrina y no teoria) es sélo una ideologia es-
tética que nacio en la década de los treinta en la Uni6n Soviética, ya en ple-
no stalinismo, para justificar el control y la reglamentacién del arte y la lite-
ratura por el Estado y el partido. Es una doctrina que, al ser aplicada —como
demuestra claramente la historia real— asfixia la libertad de creacion ya que
impone al artista o al escritor no solo el contenido a formar sino la forma
misma. El resultado —con las excepciones que confirman la regla— es que el
“realismo socialista™ entra en contradiccion con el fin que proclama: reflejar
la realidad desde una perspectiva ideologica socialista. Lo que se logra en ver-
dad al ajustar la vision de lo real a una ideologia estatal —no propiamente so-
cialista— es, mds que un verdadero realismo, un idealismo socialista. La estéti-
ca marxista bien entendida no puede legitimar semejante doctrina estética que

frena en la practica el desarrollo artistico, incluyendo el de un auténtico rea-
lismo que contribuya a elevar la conciencia de las contradicciones y dificulta-
des de una nueva realidad. La riqueza y variedad del realismo latinoamericano
en las artes plasticas o en la literatura —de un Siqueiros, un Neruda o un Gar-
cia Marquez- habrian sido imposibles si se hubiera amoldado a los cinones
de una doctrina estética como la del “realismo socialista”

(Qué puedes decirme en relacion con las controversias sobre la tendencio-
sidad, el partidismo y la actitud clasista (posicion de clase ) del arte?

Si se considera la obra artistica o literaria como una totalidad de la que s6-
lo abstracta o artificialmente se puede separar la tendencia, el partidismo o la
actitud clasista, es decir, su contenido ideologico —contenido que puede en-
trar en contradiccion con lo que el autor piensa o siente (recuérdese la famosa
contradiccion que Marx y Engels advirtieron en Balzac)--, la tendencia, el par-
tidismo o la actitud de clase hay que buscarlos en la obra , pero en la obra ya
hechos forma. Por ello, sigue siendo valida la tesis enguelsiana de que la ten-
dencia debe desprenderse de la obra y no ser impuesta externamente a ella.
En este sentido, el arte es por su propia naturaleza tendencioso, partidista o
clasista, y puede servir —sin que agoten sus funciones en esa capacidad de ser-
vicio— a la politica, pero a condicion —como decia Gramsci— de que la sirva



130 OCTUBRE 1988

como arte; o sea, que la tendencia politica se desprenda de esa totalidad que
es la obra.

Por ultimo, para cerrar esta ya larga entrevista, ;qué significa hoy ser
marxista?

Dificil cuestion dadas las diversas interpretaciones del pensamiento marxia-
no y del marxismo en nuestros dias. Pero intentemos una breve respuesta. Es-
ta obliga a optar por cierta concepcion de Marx y del marxismo. Nuestra op-
cién, como lo hemos reiterado a lo largo de nuestro didlogo, es la del pensa-
miento marxiano y del marxismo como filosofia de la praxis. Ahora bien,
ser marxista no puede significar simplemente ser adepto del pensamiento de
Marx, adoptindolo incondicionalmente o en bloque. En primer lugar, porque
se puede someter a critica ciertos aspectos del pensamiento marxiano al consi-
derarlos hoy falsos, inadecuados o superados sin dejar de ser marxista, o justa-
mente por serlo. Pero incluso aunque esa adopcion sea critica y rigurosa, esto
no bastaria para ser marxista (aunque tal vez si para ser “‘marxdlogo™). Y no
basta porque Marx no fue s6lo un teérico sino ante todo un hombre de accién
o también: un pensador revolucionario que vinculaba la teoria, desde su posi-
cion ideoldgica, a un proyecto de emancipacion de la clase obrera y, en defini-
tiva, de la humanidad. Marx piensa, critica o investiga en funcion de un objeti-
vo liberador, a cuya realizacion sirve el pensamiento. Se trata —como dice en
la famosa Tesis XI sobre Feuerbach— de transformar e] mundo y de contri-
buir a que se materialice el proyecto correspondiente no sélo con la teoria si-
no con la accion. Marx era ciertamente un pensador que contribuyo6 a esclare-
cer la realidad —particularmente la realidad del capitalismo--, pero a la vez. y
en estrecha unidad con ello, era un hombre de accién, comprometido con la
transformacion de esa realidad sobre la base de su adecuada interpretacion.
Ser marxista significa pues, adoptar criticamente el pensamiento de Marx y
extender esta actitud critica —como él hacia— a todo lo existente. Pero es
también vincular este conocimiento y esta critica a un proyecto de transfor-
macion del mundo y contribuir a su realizacion. Ciertamente, hay quienes se
consideran marxistas descartando algunos de esos tres aspectos (tedrico y cri-
tico, ideologico o emancipatorio, y practico o revolucionario). Pero tal vez
pensando en ellos, ya en su época, dijo Marx aquello de que "yo sélo sé que
no soy marxista”

Noviembre de 1984



