(uadernos del Sur

Numero 13 B Diciembre de 1991



91 DICIEMBRE 1991

MARXISMO Y CRISTIANISMO
EN AMERICA LATINA*

Michael Lowy

Durante medio siglo el marxismo fue —bajo la forma caricaturesca de
“comunismo ateo”— proscripto como el enemigo mas irreductible y dia-
bélico de la fe cristiana. La excomunién papal de la postguerra ha sido
s6lo la sancién canénica de este implacable y obsesivo combate, que cred,
en América latina, asi como en el mundo entero, un muro.de hostilidad
entre los fieles de la Iglesia y los movimientos politicos de inspiracion
marxista.

Las brechas abiertas en ese muro gracias al sorprendente proceso de con-
vergencia entre cristianismo y marxismo que se produjo en el curso de los
ulumos 30 afilos —en particular, pero no tinicamente, a través de la teologia
de 1a liberacién— fueron unos de los factores de transformacién social mas
importantes de la historia moderna del continente. Algunos de los principales
acontecimientos sociales y.politicos de los decenios recientes —como la re-
volucién nicaragiiense, la insurreccién popular en El Salvador y el nuevo
movimiento obrero y popular en Brasil— son incomprensibles e inexplica-
bles si no se toma en consideracion la profunda mutacion de la cultura cat6li-
ca latinoamericana resultante de la integracién, por parte de importantes sec-
tores de la Iglesia, de ciertos temas esenciales del marxismo. Sea cual fuere el
resultado de la actual ofensiva autoritaria de Roma —y no se puede excluir
que encuentra cierto éxito— estos acontecimientos constituyen ya una reali-
dad histérica ureversible.

Esta evolucion inquieta y preocupa no s6lo a los obispos y tedlogos con-

* Publicado en Rev. Tiers Monde, N® 123, julio-sept. 1990.



CUADERNOS DEL SUR 13 92

b4

'servadores, a 1os:defensores de la ortodoxia romana, a los doctrinarios de la
fe en las altas esferas del Vaticano y del CELAM (Conferencia Episcopal lati-
noamericana), sino también a los generales reunidos en Mar del Plata en
1987 y a los consejeros republicanos del-presidente norteamericano (reunidos
en Santa Fe en 1980 y 1988). ~

Intentando dar cuenta de este $&némeno inesperado, los consejeros de
Ronald Reagan recurrieron, en el documento de Santa Fe de mayo de 1980, a
la explicacion policial cléasica, la “infiltracion”: “La politica exterior de los
Estados Unidos debe comenzar a hacer frente (y no solamente a reaccionar a
posteriori) a la teologia de la liberacién... En América latina, el rol de la
Iglesia es vital para el concepto de libertad politica. Desafortunadamente, las

.fuerzas marxistas-leninistas utilizaron a la Iglesia como arma politica contra
la propiedad privada y el capitalismo de produccion, infiltrando en la comu-
nidad religiosa ideas mas comunistas que cristianas”. Initil es insistir sobre la
inadecuacidn evidente de ese tipo de “analisis”, perfectamente incapaz de dar
cuenta de la dindmica interna de estos sectores de 1a Iglesia que los condujo a
menudo a tomar, contra el sistema capitalista, posiciones mucho més radi-
cales que aquellas adoptadas por las “fuerzas marxistas-leninistas” tradi-
cionales (los partidos comunistas latinoamericanos).

Mis recientemente, el mismo equipo de especialistas (esta vez al servicio
del presidente Bush) publica un nuevo informe —denominado Santa Fe II—
en el cual es retomado, de manera levemente mds sofisticada, el mismo
esquema. Se trata ahora de la técnica gramsciana de los marxistas que des-
cubrieron que el método m4s prometedor para acceder al poder es “la domi-
nacion de la cultura nacional, que exige emprender un esfuerzo para alcanzar
fuerte influencia en la religion, en las escuelas, en los medios de comuni-
cacion y en las universidades™: “Es en este contexto que hay que comprender
a la teologia de la liberacion: como una doctrina politica disfrazada de creen-
cia religiosa con un significado anti-papal y anti-libre-empresa, destinada a
fragilizar la independencia de la sociedad frente al control estatal”. La
relacion compleja y original entre lo religioso y lo politico en la teologia de la
iiberacion es asi reducida a un vulgar disfraz, fruto del maquiavelismc
estratégico de los marxistas.

Es en el mismo espiritu que se sitiia el documento sobre la teologia de la
liberacion presentado durante la Conferencia interamericana de los Ejércitos
en diciembre de 1987. Esta véz, de manera mucho mis detallada y calificada
—sin duda redactado por un teélogo conservador consejero de las Fuerzas
Armadas—, interpreta también el fenémeno dentro del cuadro general de la



93 DICIEMBRE 1991

“estratégia del movimiento comunista internacional en América fatina a
través de diversos modos de accidn.

Sin embargo, el sentido comiin alcanza para explicar el hecho de que la
teologia de la liberaciébn —y la convergencia, dentro de sectores de la Iglesia,
del cristianismo y del marxismo— no es consecuencia de una conspiracion,
estrategia, tactica, infiltracién o maniobra de comunistas, marxistas, grams-
cianos o leninistas, sino esencialmente de una evolucion interna de la
Iglesia, a partir de su propia tradicion y cultura. Lo que hay que comprender
es porqué, en un momento dado de la historia —el comienzo de los afios
60— y en un espacio determinado —América latina—, una parte del clero y
de los laicos cristianos (en particular catdlicos) experimentaran la necesidad
de utilizar el método marxista de interpretacién y transformacion de la reali-
dad. -

Desde ese punto de vista, el andlisis del principal adversario romano de la
teologia de la liberacion, el cardenal Ratzinger, es mucho mas interesante y
perspicaz. Segiin el eminente prefecto de la Congregacion para la Doctrina de
la Fe, en el curso de los afios 60 “se produjo en el mundo occidental un va-
.ciamiento de sentido que se podia constatar”; en esta situacion “las distintas
formas de neo-marxismo se transformaron en impulso moral al mismo tiem-
PO que en promesa casi irresistible para la juventud universitaria”. Por otra
parte, “el desafio moral que representaba la pobreza y la opresién no podia
ser ignorada cuando Europa y América del Norte habian alcanzado un-grado
de opulencia jamds conocido hasta el momento. Ese desafio exigia evidente-
mente, nuevas respuestas que no podian ser encontradas en 1a tradicién de
entonces. La situacién teol6gica y filoséfica empujaba a buscarlas en un cris-
tianismo guiado por modelos de esperanza fundados cientificamente, en
apariencia, sobre filosofias marxistas”. El resultado fue la aparicién de te6lo-
gos de la liberacién que “adoptaron la opcién marxista fundamental”. Se
subestima la gravedad del riesgo que representaba esta nueva doctrina
“porque no entra en ningiin esquema de herejia conocido hasta entonces, su
punto de partida se encuentra fuera de lo que puede ser controlade por esque-
mas tradicionales de discusién”. No se puede negar, reconoce ¢l cardenal, que
esta teologia, combinando la exégesis biblica y el analisis marxista, es
“seductora” y “de una légica casi sin falta”. Parece responder “tanto a las exi-
gencias de la ciencia cuanto a los desafios morales de nuestro tiempo”. Pero
esto no la torna menos peligrosa: “de hecho, el peligro de un error est4 en la
medida del nicleo de verdad que comprende.”!



CUADERNOS DEL SUR 13 94

La “afinidad electiva” del marxismo y del Evangelio

Resta saber porqué precisamente los “modelos de esperanza” de
inspiracién marxista pudieron seducir a sectores tan significativos de la
"Iglesia cat6lica apostlica romana en América latina. M4s precisamente: si
partimos de la evolucién interna de la Iglesia ;cudles son los aspectos o ele-
mentos de su propia doctrina que pudieron favorecer, facilitar y estimular la
convergencia con el marxismo? Y, por otra parte. ;cuiles son los aspectos 0
elementos del marxismo seleccionados en ese proceso de acercamiento?

Un concepto que puede ser itil para este tipo de anilisis es el que emplea
Marx Weber para estudiar 1a relacién reciproca entre una forma religiosa (la
ética protestante) y un ethos econémico (el “espiritu del capitalismo”):
afinidad electiva (wahlverwandtschft). A partir de algunas analogias, de algu-
nas dfinidades, de algunas correspondencias, dos figuras culturales pueden
—en circunstancias histéricas determinadas— entrar en una relacién de atrac-
cién, de basqueda, de seleccion o de eleccion mutua. No se trata de un proce-
so unilateral de influencia sino de un movimiento dindmico, activo de inte-
raccién dialéctica conducente, en algunos casos, a una simbiosis o incluso a
una fusién de las dos estructuras significantes. A tftulo de hip6tesis, se podria
intentar circunscribir algunos aires de afinidad o de correspondencia entre el
cristianismo y el socialismo.

La liberacion de los esclavos y oprimidos como imperativo moral y como
proceso histérico. Se trata de un tema originario del Antiguo Testamento; si
las comunidades de base y la teologia de la liberacién le han dado gran
importancia al libro biblico del Exodo, no fue por azar.

La valorizacién del pobre como victima inocente de la injusticia y exen-
ta de la corrupcién reinante; el imperativo moral de la accién en favor de la
salvacién de los pobres. Evidentemente hay una distancia considerable
entre el pobre de la doctrina catélica y el proletario de la teoria marxista
pero no se puede negar cierta “afinidad” (Verwandtschaft) ético social entre
ambos.

Universalismo, internacionalismo (“‘catolicismo” en el sentido etimolégi-
co), doctrina e instituciones transnacionales teniendo como objetivo a la
humanidad como un todo. Humanismo, afirmacién de la unidad sustancial
del género humano, por sobre las razas, etnias y naciones.

Critica al individualismo, como observa el sociélogo marxista Lucien
Goldmann en su libro sobre Pascal (E! Dios escondido), tanto el marxismo
como el cristianismo rechazan el individualismo puro (liberal, racionalista,



95 DICIEMBRE 1991

hedonista 0 empirista). Para ambos, los valores supremos son trans-indivi-
duales: Dios para la religién, 1a comunidad humana para el socialismo.

Valorizacién de la comunidad, de la vida comunitaria, de la divisién
comunitaria de los bienes. Critica del anonimato, de la impersonalidad, de la
alienacion, de la competencia egoista en la vida “societal” moderna.

Anticapitalismo: Marx Weber notaba, con razén, la existencia de una pro-
funda oposicién entre la racionalidad ética de la Iglesia catélica y 1a raciona-
lidad econémica del capitalismo. La Iglesia rechaza un sistema econémico
totalmente impersonal y reificado (versachlicht), que escapa a sus impera-
tivos morales y religiosos.? La critica del “capitalismo liberal” es uno de los
temas clasicos del magisterio de 1a Iglesia desde el siglo XIX hasta hoy.

La esperanza de un reino futuro de justicia y de libertad, de paz y de
fraternidad entre los seres humanos. Subrayar esta afinidad entre 1a utopia
cristiana y la utopia socialista no significa necesariamente aceptar la tesis de
Berdiaev, Karl LOwith y muchos otros, para quienes el marxismo no seria
mas que un avatar secularizado del mesianismo judeocristiano.

Es evidente que el significado de cada uno de los elementos es entera-
mente diferente en ambos sistemas culturales y que sus analogias formales no
engendran, por si mismas, ninguna necesidad de convergencia. Por ejemplo,
nada estd mas opuesto al lugar del pobre en la doctrina tradicional de la
Iglesia —objeto de caridad y proteccién paternal— que el rol del proletariado
en el pensamiento marxista: sujeto de la accién revolucionaria. Las corres-
pondencias que indicamos no impidieron que la Iglesia se reconciliara con el
orden capitalista y que considerara al socialismo, comunismo y marxismo
.como los enemigos “intrinsecamente perversos” de la fe cristiana —aunque
siempré haya habido en el seno del catolicismo (y de las iglesias protestantes)
individuos, grupos y corrientes atraidas por doctrinas revolucionarias moder-
nas.
Aquello que transforma a estas analogias puramente virtuales, en
relacion dindmica de afinidad electiva es una coyuntura historica determi-
nada, una constelacién particular de hechos que acontecen a partir del fin de
los afios 50. Por un lado se trata de una coyuntura mundial: la crisis y 1a reno-
vacion teoldgica del catolicismo europeo de la postguerra, la eleccién de Juan
XXIII en 1958 y su convocatoria a un nuevo Concilio, buscando el aggior-
namento .de la doctrina y de las practicas de 1a Iglesia. Paralelamente se
desarrolla una crisis del marxismo (burocraticamente) institucional, con el
XX Congreso del PCUS (Partido Comunista de la Unién Soviética) y la
denuncia del stalinismo. Estos hechos van a-crear condiciones favorables para



CUADERNOS DEL SUR 13 96

una relacién més abierta entre el cristianismo y el marxismo, pero sus conse-
cuencias en Europa no irdn (salvo algunas excepciones, principalmente en
Francia) mds alld de un “didlogo” entre dos bloques opuestos politica y cul-
turalmente.

El itinerario de una convergencia

Es en América latina-donde se producirén circunstancias que van a per--
mitir un proceso mucho mds. radical de convergencia. La coyuntura lati-
noamericana, que nace a partir de ese momento histérico estd caracterizada
por dos aspectos fundamentales: a) un desarrollo acelerado- del capitalismo,
una intensa urbanizacién y una rpida industrializacién (bajo la égida del ca-
pital norteamericano), que profundiza las contradicciones sociales tanto en la
ciudad como en el campo; b) la revolucién cubana (1959-1960), primer victo-
ria popular contra el imperialismo-en América latina y primer revolucién
socialista en el continente —dirigida por un nuevo tipo de fuerzas marxistas,
independientes del comunismo tradicional (de inspiraci6n stalinista). La com-
binacién de ambos procesos —uno estructural, econémico-social y €l otro
politico-ideolégico— tendria por resultado el comienzo de una nueva etapa
en la historia de América latina, una etapa de luchas sociales, movimientos
populares ¢ insurreccion, que descubre un nuevo salto cualitativo con la re-
volucién sandinista y que continia hasta hoy. Una etapa que se caracteriza
también por una mayor influencia y renovacion del pensamiento marxista
latinoamericano —en particular (pero no exclusivamente) en el medio unives-
sitario. Es en esta coyuntura en 1a que se va a desarrollar, en América latina,
una relacion de afinidad electiva, en ciertos sectores de la Iglesia y en su base
social, entre cristianismo y marxismo. Una relacién que va a conducir, a par-
tir de las analogias existentes, a un acercamiento, convergencia, articulacién
entre estas dos culturas tradicionalmente opuestas —yendo en ciertos casos
hasta la fusién, con la formacién de una corriente marxisto-cristiana.
Ademis, el concepto de afinidad electiva (Wahlverwandtschaft). —que segin
Marx Weber describe solamente la relacion de seleccion mutua y de refuerzo
reciproco entre fenémenos socioculturales distintos— tiene su origen en una
doctrina alquimista que buscaba-explicar la fusidén de cuerpos por la afinidad
entre elementos de su composicioén quimica...

En el curso de los iltimos treinta afios se desarrollaron innumerables
manifestaciones de este proceso de convergencia por afinidad electiva. En



97 DICIEMBRE 1991

orden cronolégico se destacan.tres momentos de importancia histérica
decisiva: la izquierda cristiana brasilefia de comienzos de los afios 60, la
teologia de la liberacion, y 1a revolucion sandinista. Existen otros modelos y
formas significativas que no podemos examinar dentro de. los limites de este
articulo. Por ejemplo el “camilismo” (a partir del ejemplo de Camilo Torres),
la corriente “Cristianos por el Socialismo”, las diferentes sensibilidad cris-
tianas del Partido de los trabajadores brasilefios, etc.

La.izquierda cristiana brasilena, tal como aparece en los afios 60 en la
JUC (Juventud universitaria catélica), en la JEC (Juventud de estudiantes
catélicos) y en la AP (Accién popular) es la primer forma que toma en
América latina, la articulacion entre fe cristiana y politica marxista —no
como fenémeno individual, excepcional, sino como cofriente que posee una.
gran base social (en el medio universitario y aidn en sectores del clero regu-
lar)—. Es interesante observar que este proceso no es el resultado del
Concilio Vaticano 11, ni de las comunidades de base, ni de la teologia de la
liberacion, ni tampoco del golpe de estado militar de 1964: es muy anterior a
todos estos hechos considerados habitualmente como causas de la evolucién
de la Iglesia en Brasil y en América latina (y que, sin ninguna duda, jugaron
un rol importante en una etapa posterior).

El-hecho de que la juventud estudiantil haya sido, al interior de la Iglesia,
el primer sector que conocié la “tentacién marxista” no tiene nada de sor-
prendente, ya que era el medio social en el cual las ideas de Marx y de sus
discipulos ejercian mayor influencia. Fendmenos semejantes se produjeron
mis tarde en Chile y otros paises. La historia de 1a JUC es suficientemente
conocida, gracias a los importantes trabajos de Luis Alberto G6mez de
Souza, Oscar Beozzo, Emmanuel de Kadt y Thomas Bruneau; lo que nos
interesa en el encuadre de este andlisis es s6lo situar el lugar de ésta'en el
proceso historico de transformacién de la cultura catflica en América latina.
Dos aspectos merecen ser subrayados en este contexto:

La JUC de los aftos 60-62 represent6 Ia primer tentativa, en todo el conti-
nente, de desarrollar un pensamiento cristiano utilizando elementos del mar-
xismo. Se trata pues, de un movimiento pionero con una sorprendente crea-
tividad intelectual y politica que, a pesar de su fracaso inmediato, difundié las
semillas que germinarian més tarde en Brasil y en el conjunto del continente.
Pablo Richard se refiere con razén, al Congreso del 102 aniversario de la JUC
(1960) como “el comienzo de una nueva etapa en la historia del cristianismo
brasilefio y latinoamericano”.’ Hay que agregar que no se trataba solamente
de un nuevo discurso, sino también de una nueva practica en el seno del



CUADERNOS DEL SUR 13 98

movimiento estudiantil, en el dominio de 1a educacién popular (MEB) y més
tarde en la accién politica (Accion popular). Por otra parte, es cierto que la
doctrina de la JUC no tenia carécter teolégico, sino que representaba una
elaboracion de los laicos sobre la realidad histérica del pais. No era un dis-
curso sobre temas religiosos (Cristologia, exégesis biblica, eclesiologia), sino
un andlisis —de inspiracién religiosa (cat6lica)— de los problemas econémi-
cos, sociales y politicos del Brasil.

En esta primera etapa (1960-1962) los elementos marxistas integrados en
el discurso de la JUC son menos numerosos pero significativos: ciertos con-
ceptos como alienacién, condicién proletaria, un esbozo de anilisis de la
explotacion, la definicion de la clase obrera como *“‘el grupo de aquellos que
estdn obligados a vender su fuerza de trabajo en el mercado a cambio de un
salario que no corresponde al valor de su contribucién en el proceso producti-
vo, y que no participan de la gestién de ese mismo proceso de produccién”; y
una opcién general anticapitalista, por el socialisme (segin las palabras de
Herbert de Souza: “Somos contemporaneos del fin del capitalismo y del
comienzo de la construccién socialista mundial™). Los ide6logos de la JUC
no se autotitulan marxistas pero rechazan el tabi antimarxista: segiin Herbert
de Souza “no tomamos a Marx como maestro porque ya teniamos otro ante-
rior. Pero sabemos leer a Marx”. Las principales referencias a documentos
son estrictamente de origen catélico: Santo Tomds, Leén XIII, Pio XII, Juan
XXIII, etc.* Agreguemos que 1a JUC no adhiere a ningin modelo de mar-
xismo existente en Brasil —como el Partido comunista brasileiio (PCB) o
una de sus disidencias— sino que emprende su propia lectura del pensamien-
to de Marx y de la realidad brasilefia (llegando a conclusiones mucho mas
radicales que el PCB alienado en el populismo gubermamental). ;Por qué fue
Brasil el primer pais en el cual esta dindmica de afinidad electiva entre cris-
tianismo y marxismo pudo desarrollarse, provocando en el curso de los ilti-
mos 30 afios un impulso mayor que en cualquier otra Iglesia de América lati-
na? Se evidencian diversos factores histéricos y culturales que entran en
juego, pero hay uno que és particularmente importante, teniendo en cuenta el
proceso de radicalizacién de la JUC: la influencia tradicional de la Iglesia y
de la cultura catdlica francesa sobre Brasil, contrariamente al resto del conti-
nente donde predominaron los modelos de cristiandad ibéricos e italianos.
Ahora bien, la teologia francesa de la post-guerra (Congar, Calvez, Duquoc,
Chenu, de Lubac) representaba la avanzada de la renovacion del catolicismo,
proponiendo los temas que iban a ser consagrados enseguida por el Concilio
Vaticano II. Ademds, la cultura catdlica francesa es la dnica que conocio,



99 DICIEMBRE 1991

durante todo el siglo XX una sucesién ininterrumpida de figuras y corrientes
socialistas: de Charles Péguy al grupo “Esprit”, de los cristianos revolu-
cionarios del Frente popular (1936-1938) al grupo “Témoignage chrétien” de
la Resistencia (1940-1945) y de los curas obreros de la Mision de Francia a la
corriente socialista de la Confederacion francesa de Trabajadores cristianos
que devino mayoritaria al comienzo de los afios 60 (futura Confederacién
francesa democritica de los trabajadores: CFDT).

Ademis de esta influencia difusa, y del rol de los misioneros franceses
presentes en Brasil en esa época (Jean Cardonnel y muchos otros), dos fi-
guras del catolicismo progresista francés van a tener un impacto directo sobre
la JUC de los aiios 60: el P. Lebret y sobretodo Emmanuel Mounier. Aunque
hostil al marxismo, Lebret no dudaba de utilizar categorias de la economia
marxista en sus trabajos, mds ain, reconocia en el socialismo “una reaccién
en favor del hombre contra ¢l capitalismo como sistema inhumano”.*
Mounier, “el maestro mas seguido por la juventud catélica brasilefia” de los
afios 60 segun el P. Lima Vaz, es'mas radical; rechazando categéricamente el
sistema: capitalista, considera que los cristianos pueden aprender enorme-
mente del marxismo. Definiendo su propia filosofia social, escribe en 1947:
“El personalismo considera que las estructuras del capitalismo son un
obstaculo que se dirige sobre el camino de la liberacion del hombre y que
deben ser destruidas en beneficio de una organizacion socialista de 1a produc-
cién y del consumo”.® En los documentos de 1a JUC —como ser las directi-
vas para un ideal histérico de 1960— Mounier no s6lo es citado frecuente-
mente, sino que se percibe la presencia constante de los temas de su obra:
critica al anonimato y a la impersonalidad capitalista, a la tirania del dinero,
etc. No hay duda de que, para una generacion entera de catélicos brasilefios,
Emmanuel Mounier fue un puente entre el anticapitalismo cristiano y el anti-
capitalismo marxista. En un contexto explosivo como era el de la sociedad
brasilefia de este periodo de crisis del modelo populista (1960-1964),
Mounier y Lebret son reinterpretados e implicados en un proceso creciente de
radicalizaci6n social y politica. '

La teologia de la liberacion
La teologia de la liberacion no es el origen del cristianismo radical, pero

como lo subrayan los propios te6logos, es el producto, el resultado de toda
una prdctica, de una experiencia anterior, comenzada por la JUC brasileila



CUADERNOS DEL SUR 13 100

entre 1960-1962. Segiin Clodovis Boff “antes de la eclosi6én de la teologia de
la liberacién, hacia el final de los afios 60, ya habia en la Iglesia de América
latina toda una practica liberadora. Antes del te6logo de la liberacién, tuvi-
mos al obispo profeta, al laico comprometido y a las comunidades liberado-
ras. Esto existe ya al comienzo de los afios 60. La teologia, por consecuencia,
vino en un segundo momento. Y vino como expresion de esta prictica libe-
radora de la Iglesia. Esto significa que la teologia de la liberacion es la
teologia de una Iglesia liberadora, de una Iglesia que opta preferencialmente
y solidariamente por los pobres”.” Efectivamente, en el curso de los afios 60
se desarroll6 en toda América latina (como resultado de 1a coyuntura mundial
y continental evocada anteriormente), una corriente cristiana solidaria can los
pobres, con una prictica concientizadora y emancipadora, que participa de
los movimientos de cultura popular, de alfabetizacion, de organizacion de los
barrios, de sindicalizacién rural y aiin, en ciertos paises, de los movimientos
politicos de inspiracion marxista. La idea fundamental que comienza a germi-
nar en el seno de esta prictica, fruto de la experiencia comiin con los pobres,
con los campesinos sin tierra, con los favelados (habitantes de las villas mise-
ria), cont los trabajadores, las mujeres, los negros y los indigenas, es que sé6lo
-un cambio radical de las estructuras sociales —promovido por los mismos
pobres— puede terminar con la pobreza.

La teologia de la liberacién —es decir, el conjunto de escritos publicados,
a partir de 1971, por hombres como Gustavo Gutiérrez, Hugo Assmann,
Pablo Richard, Leonardo y Clodovis Boff, Enrique Dussel, Frei Betto y
muchos otros— se sirve de esta intuicién y la ubica en el centro de su reinter-
pretacién del Evangelio, de su Rueva hermenéutica del Antiguo Testamento y
del mensaje de Cristo, de su reformulacién del magisterio de la Iglesia. Una
reformulacién en la que entran aspectos esenciales del marxismo, integrados
de manera mucho més “orgénica” y coherente con el discurso religioso si se
lo compara con los documentos de la izquierda cristiana de los afios 60. El
marxismo aparecié a los ojos de los tedlogos de 1a liberacién como la tnica
teoria capaz de ofrecer, al mismo tiempo, un andlisis precisd y sistemético de
las causas de la pobreza y una propuesta precisa'y radical de método para
abolirla. La vieja tradicion antjicapitalista de la Iglesia entra asi, en relacion
de afinidad electiva con el andlisis marxista de la explotacién capitalista y
con la critica de los marxistas latinoamericanos (teoria de 1a dependencia) en
lo que conciemne al capitalismo dependiente como causa estructural del sub-
desarrollo, de la miseria y del autoritarismo militar.

La solidaridad con el pobre es el punto de partida de este proceso de



101 DICIEMBRE 1991

elaboracion teol6gica. La gran diferencia, la novedad decisiva, el salto cuali-
tativo, tuvo lugar en la concepci6n catélica tradicional del pobre; éste, desde
ese momento, no es mds considerado como victima pasiva, objeto de caridad
y asistencia, sino como sujeto de su propia liberacién. Gracias a esta ruptura
—fruto de la experiencia prdctica de los cristianos comprometidos de los
aftos 60 y 70— la problematica de la teologia de la liberacién va a converger
con el principio fundamental del marxismo: la emancipacion de los traba-
jadores serd la obra de los trabajadores mismos.

La opcion prioritaria por los pobres, aprobada por la:Conferencia de
Obispos latinoamericanos de Puebla (1979) es en realidad una férmula de
compromiso, interpretada en un sentido tradicional (“asistencialista”) por las
corrientes mas moderadas o conservadoras de la Iglesia, y en un sentido radi-
cal por los tedlogos de la liberacion y las corrientes mas avanzadas del clero:
COmo un compromiso en la organizacion y en la lucha de los pobres por su
propia liberacion. La lucha de clases —no sélo como método de andlisis de
la realidad sino también como guia para la accion— se transforma asi en un
elemento central (implicito o explicito) de la nueva teologia. Como escribia
Gustavo Gutiérrez: “negar el hecho de 1a lucha de clases, se transforma en la
realidad en una toma de partido en favor de los sectores dominantes. La neu-
tralidad en esta cuestion es imposible”.®

Ciertos tedlogos de 1a liberacion presentan su relacién con el marxismo
en términos utilitarios: se trata de un instrumento cientifico, de una herr a-
mienta analitica. Este tipo de aproximacién distingue a menudo, dentro del
marxismo, una filosofia (o ideologia) rechazada por incompatible con la fe
cristiana, y una ciencia social que puede ser utilizada por la teologia como
mediacién socioanalitica. Es una distincién que corresponde a dos motivos
distintos pero convergentes.

a) la influencia de Althusser, con su teoria de Ia “ruptura epistemoldgica”
entre ciencia e ideologia, y su insistencia en hacer de Marx “un hombre de
ciencia como los demds” (Lavoisier, Galileo, etc.);

b) frente a la presién antimarxista de Roma y de los obispos conser-
vadores, 1a relacién puramente instrumental con la ciencia marxista (sin la
ideologia) aparece como una posicién mas ficilmente defendible.

Sin subestimar la importancia de la ciencia social marxista, es dificil no
ver que la relacién entre cristianismo y marxismo en la teologia de la li-
beracién es mas larga y profunda que la simple impronta heuristica de
algunos conceptos analiticos. En tanto proceso de convergencia por afinidad
electiva, esta relacion se refiere también a ciertos valores (comunitarios), a



CUADERNOS DEL SUR 13 102

ciertas opciones ético-politicas (1a solidaridad con los pobres), a las utopias
del futuro (una sociedad sin explotacién ni opresién).

Esto no quiere decir que la teologia de la liberacién integre en su vision
del mundo al conjunto del pensamiento marxista: ella rechaza evidentemente
aquellos aspectos que le parecen incomprensibles con la religion cristiana: el
ateismo, el materialismo cosmolégico, la critica de 1a alienacién religiosa,
etc. Su manera consiste en la incorporacién selectiva de los elementos de la.
teoria marxista pertinentes con su combate por la renovacién de la teologia,
con su interpretacion del Evangelio, del Antiguo Testanfento y del magisterio
de la Iglesia. Pero la reciproca es también verdadera: esta reinterpretacion se
hace a la luz de la situacion de los pobres en América latina y de la experien-
cia de su combate por la liberacién social (analizadas con la ayuda del mar-
xismo). Es en esta compleja dialéctica, en esta interaccién mutua, que se de-
sarrolla el proceso alquimista de afinidad electiva.

La revolucion sandinista es la primera desde 1789 en la que los cristianos
—Ilaicos y clérigos— jugaron un rol determinante tanto en la base como en la
direccién del movimiento. La primera en 1a que los cristianos no fueron “alia-
dos” (tacticos o estratégicos) sino un componente argdnico de la vanguardia
revolucionaria, el Frente Sandinista de Liberacién’ Nacional (FSLN). Es la
primera en la que el cristianismo fue uno de los elementos esenciales —unido
al marxismo y a la tradicion de Sandino— en la formacién.de la ideologia
que inspiré al combate revolucionario. En el curso de los aflos 70, un numero
creciente de jovenes y de estudiantes cristianos descubre el “marxismo san-
dinista”; diversos movimientos son formados con el apoyo de padres y reli-
giosos (como el franciscano Uriel Molina y el jesuita Fernando Cardenal)
—movimiento universitario cristiano, movimiento revolucionario cristiano—
cuyos miembros, en su gran mayoria, van a adherir al FSLN. La primer célu-
la cristiana del Frente sandinista se constituy6é con la participacién de Luis
Carrion, Joaquin Cuadra, Alvaro Baltodano y Roberto Gutiérrez que se trans-
formardn ridpidamente en importantes dirigentes de la organizacion.
Aparentemente el P. Ernesto Cardenal, fundador de la comunidad de
Salentiname,; no duda, a partir de 1973, en declararse ‘“‘un marxista que cree
en Dios y en la vida después de la muerte”. Poeta y mistico, Cardenal insiste
sobre el hecho que “no fue la lectura de Marx que me condujo al marxismo,
sino la lectura del Evangelio”. En un movimiento de sintesis espiritual, mds
intuitivo que teolégico, afirma sin dudar que “el comunismo segin Marx, a
saber la sociedad sin egoismo ni injusticia de ningin tipo, es parecido a lo
que nosotros los cristianos entendemos por reino de Dios en la tierra”.! En



103 DICIEMBRE 1991

1977, el P. Gaspar Garcia Laviana (de origen espafiol) adhiere a un frente de
guerrilla del FSLN, porque la liberacién de un pueblo oprimido es parte inte-
grante de la redencion total de Cristo. Mi contribucién activa en este proceso
es un signo de solidaridad cristiana con los oprimidos, y con los que luchan
por liberarlos™.'

A través de estos lazos, tanto en la ciudad (en las comunidades de base)
como en ¢l campo (gracias al CEPA, Comité evangélico de promocién
agraria), en el nivel de 1a accidn practica y de la reflexion espiritual, se forma
progresivamente en el seno del movimiento sandinista una forma de unidad
orgdnica inédita entre revolucionarios cristianos y ateos. Cuando se¢ produce
la insurreccién final en 1978-1979, las regiones donde la lucha es més inten-
sa, mejor organizada, son en general aquellas donde las Comunidades
Eclesiales de Base (CEB), los delegados de 1a palabra y los cristianos revolu-
cionarios habian irabajado en los afios anteriores: Monimbo, Masaya,
Chanandega, Ledn, Matagalpa, Esteli y los barrios pobres de Managua.

En Nicaragua se produjo algo que no habia tenido lugar en ninguna parte:
los cristianos radicales (tanto laicos como clérigos), no s6lo participaron acti-
vamente en la revolucién contra Somoza, sino que asumieron ademas respon-
sabilidades centrales en el gobiemo revolucionario bajo el éjido del FSLN.
Constatando esta novedad , el Frente Sandinista observa en su “Declaracion
sobre la religion” del 7 de octubre de 1980: “Los cristianos han sido parte
inegrante de nuestra historia revolucionario en un grado sin precedentes en
ninglin movimicnto revolucionario de América latina y quizas:del mundo...
Nuestra experiencia mostrd que era posible ser al mismo tiempo creyente y
revolucionario devoto, y que no habia contradiccion entre ambos.

Esta activa participacion cristiana —criticada con hostilidad creciente por
la jerarquia oficial de la Iglesia nicaragiiense (el cardenal Obando y la ma-
yoria de los obispos) y por el Vaticano, pero beneficiada por la simpatia de
las 6rdenes religiosas del pais (en particular los jesuitas)— influencié al pro-
pio sandinismo, como ideologia original constituida por la fusion del
nacionalismo agrario radical de Sandino, del cristianismo. revolucionario y de
la corriente guevarista del marxismo latinoamericano. La terminologia, los
simbolos, las imagenes de la cultura sahdinista son frecuentemente de
inspiracion cristiana: esto se percibe tanto en la base del movimiento como en
los discursos de algunos de los principales dirigentes del FSLN como Luis
Carrion y Tomds Borge. Comentando este fenémeno, el tedlogo italiano
Giulio Girardi observa en su libro sobre la-Nicaragua sandinista: “El signo
més evidente de esta influencia se encuentra en el considerable impulso ético



CUADERNOS DEL SUR 13 104

que marga Ja revolucién. A tal punto que muchos te6ricos europeos de la re-
volucion, paladines de la ‘cientificidad’ del discurso revolucionario, no
dudaron en calificarlo de ‘moralista’ e ‘ideolégico’. Por supuesto no hay
razén para atribuir a los cristianos la exclusividad de las preocupaciones éti-
cas: sin embargo la insistencia con la cual son invocados y el lenguaje
empleado para formularlas la referencia explicita a Cristo, al Evangelio y a la
Biblia, la parte de dirigentes conocidos como laicos, nos autoriza a ver tam-
bién en esta sensibilidad el reflejo de la presencia cristiana”™."

La propia prdctica del Frente sandinista fue influenciada también por las
ideas cristianas: por ejemplo, en lo que conciemne al principio proclamado por
Tomas Borge: “Nuestra venganza serd el perd6n”. La revolucién nica-
ragiiense abolié la pena de muerte y la convirtié en el primer movimiento
revolucionario mioderno, desde 1789, que no conocié la guillotina o las ejecu-
ciones luego de su triunfo.

Es evidente que esta convergencia no fue sin contradicciones, resistencias
y desconfianzas de ambos lados. Segiin Giulio Girardi habia dos actitudes
distintas entre los cuadros sandinistas:

- 1a vieja concepcién “ortodoxa” —inspirada por Jos manuales soviéticos
de marxismo-leninismo: los cristianos son aliados pero poco seguros en razén
de su fe y sus lazos con la Iglesia. En el mejor de los casos, 1a convergencia
puede realizarse con ellos en el nivel de la prictica, pero jamis en la teoria,
porque la contradiccién (entre “materialismo” e “idealismo™) es total. Esta
actitud se encuentra frecuentemente entre los cuadros medios de reciente for-
macion, sin experiencia anterior a 1979;

- la nueva concepcién, que se podria llamar “nicaragiiense”, inspirada por
la experiencia concreta de lucha comiin: los cristianos revolucionarios fueron
parte de la vanguardia. Es necesario reformular (o actualizar) la tradicional
teoria marxista de la religién y reconocer en ella una virtualidad revolu-
cionaria. La convergencia con cristianos revolucionarios es, a la vez, prictica
y tedrica en lo que concierne a la cuestion de la liberacién de los oprimidos.

'Es la actitud compartida por la mayoria de los dirigentes “histéricos” del
FSLN.2 1

Un ejemplo caracteristico de esta original e innovadora posicién de los
sandinistas es el an4lisis del comandante Luis Carrion donde describe, en una
entrevista de agosto de 1985, como se produjo este proceso de convergencia
y de fusion orgdnica en el curso del movimiento revolucionario que llevé al
triunfo de julio de 1979: “No veo ningiin obsticulo que pueda impedir que
los cristianos se apropien, sin renunciar a su fe, de todos los instrumentos



105 DICIEMBRE 1991

conceptuales marxistas que son necesarios para la comprensi6n cientifica de
los procesos sociales y para la orientacién revolucionaria de su préactica
politica. En otras palabras, un cristiano puede ser al mismo tiempo cristiano y
marxista perfectamente consecuente. (...).En ese sentido, nuestra experiencia
es rica en ensefianzas. Muchos cristianos militaron y militan en el Frente san-
dinista y algunos entre ellos son incluso Padres. Y no me refiero sélo a los
militantes de base: hay quienes son miembros de la Asamblea sandinista y
ocupan altas responsabilidades politicas. (...) Pienso que algunos de la van-
guardia marxista tuvieron la tendencia de percibir a los sectores progresistas
y revolucionarios cristianos como una fuerza rival que acapara a una fraccion
de la clientela politica de esos partidos. Creo que es un error. haber evitado
este error fue uno-de los grandes logros del FSLN. Nos aliamos a las estruc-
turas de base de la Iglesia, no para desviarlas, sino para integrarlas al Frente
sandinista como una etapa de su desarrollo politico; pero sin que €so sig-
nificara una oposicidn a su participacién en los organismos cristianos. Ai
contrario, dejamos a las personas en estas estructuras para que este compro-
miso superior s¢ transformara en accion politica en ese medio. Su integracién
al FSLN nunca les fue presentada como un dilema entre su fe cristiana y su
militancia en el Frente. Si hubiéramos planteado el debate en esos términos,
nos habriamos visto reducido a un nimero infimo de militentes”."

Se podria discutir largamente entre marxistas y ateos sobre el enigma
filos6ficos —o el desafio teérico— que implica el cristianismo marxista
desde el punto de vista del materialismo historico o dialéctico. Si el marxis-
mo se defini6, antes que nada, como un materialismo (abstracto y metafisi-
co), se trata sin duda de una herejia inaceptable. Si, por el contrario, es conce-
bido prioritariamente como una filosofia de la praxis (Gramsci), una teoria de
la prictica revolucionaria de transformacién del mundo, su incorporacién por
afinidad electiva en el seno del cristianismo revolucionario, es perfectamente
comprensible.

Bajo la forma que sea, para el método marxista, lo esencial es lo que pasa
en la realidad. Ahora bien, los cristianos marxistas —de Nicaragua, de Brasil
y de otros paises— existen: se trata de un hecho social y politico innegable.
No s6lo existen, sino que aportan al movimiento revolucionario una sensibili-
dad moral, una experiencia de trabajo popular de base y una exigencia utépi-
ca que no puede sino enriquecerlo.

Paris, mayo 1990



CUADERNOS DEL SUR 13 106

Notas

i

10

L]

Cardenal Ratzinger. Les conséquences fondameéntales d’une option marxiste, en
Théologies de la libération, Paris, Cerf, 1985, p. 122-130. Este texto es anterior a
la famosa “Instruccién sobre algunos aspectos-de la Teologia de la Liberacién” de
la Sagrada Congregaci6n para la Doctrina de la Fe, presidida por el propio carde-
nal Ratzinger.

Max Weber. Economie et Societé, Paris, Plon, 1971, p. 591-592.

Pablo Richard. Morte das cristiandades e nascimento da Ingreja, Sio Paule,
Edi¢bes Paulinas, 1984, p. 154.

Regional Centro-Oeste da JUC, “Algumas diretrizes de um ideal histdrico cristio
para o povo brasileiros” (1960) y Herbert de Souza, “Juventude Cristd Hoje"
(1962), publicados en el anexo del libro de Luiz Gonzaga de Souza Lima,
Evolugao Politica dos Catélicos e da Igreja no Brasil. Hipétesis para uma inter-
pretagao, Petropolis, Vozes, 1979, p. 84-97, 108-117.

L.J. Lebret. Pour une civilisation solidaire (1959), Paris, Economie et
Humanisme, 1963, p. 53. -

E. Mounier. Qu’'est-ce que le personnnalisme? (1947), en Auvres, 11, Paris, 1963,
p- 244.

Leonardo e Clodovis Boff. Teologia da Libertacao no debate atual, Petrépolis,
Vozes, 1985, p. 16.

G. Gutierrez. Théologie-de la libération, Perspectives, Bruxelles, Lumen Vitae,
1974, p. 276-2717.

Emnesto Cardenal. Comunismo igual reino de Dios en la tierra, en Muro Latino,
Medellin, 1973, p. 37-42. . )
Comandante Padre Gaspar Garcia Laviana, Folletos Populares Gaspar Garcia
Laviana, N*® 8, Managua, s.d., p. 21.

Giulio Girardi. Fe en la revolucion, revolucién en la cultura, Managua, Editorial
Nueva Nicaragua, 1983, p. 63.

Ibid, p. 69.

Comandante Luis Carrion. Les chrétiens dans la révolution sandiniste, en
Inprecor, N° 246, Paris, 6 de julio de 1987, p. 16.



