Qlademos del Sur

Abril de 1998

Ticrdrgffucgo



“Toda la Historia, hasta el presente...”

Eduardo Gruner

1 Manifiesto Comunista (en
adelante, MC) es un tex-
to que pertenece a un
género politico-literario
perfectamente delimita-
do, codificado y con reglas precisas:
el panfleto.
Género injustamente denostado
y menospreciado por los historiado-
res de la cultura o los criticos litera-
rios: algunos ensayos bellamente
escritos y rigurosamente estructura-
dos son decididos panfletos (pién-
sese, por no ir mas lejos, en el
Jaccuse de Zola, o entre nosotros,
en el Facundo de Sarmiento); lo mis-
mo sucede con la poesia (desde
Victor Hugo hasta Neruda, pasan-
do por la extraordinaria poesia mi-
litante de un Maiacovsky), el cine
(desde Eisenstein hasta Novecento de
Bertolucci o los ultimos filins de Ken
Loach, pasando por joyas panfle-
tarias como Los Comparieros, La Ba-
talla de Argelia, Morir en Madrid ), 1a
pintura (¢no es un panfleto el Guer-
nica de Picasso?), por supuesto la
novela y el teatro (Brecht, Sartre,
Peter Weiss, Malraux y un largo et-
cétera sélo en el siglo XX), y atin la
musica (hay quien toma como pan-
fleto incluso a la Heroica de
Beethoven o la Polonesa de Chopin).
En suma: la pertenencia al géne-

ro panfletario no tiene por qué ir
en desmedro de la calidad estética,
del rigor argumentativo, y hasta de
la «seriedad» cientifica, siempre que
el texto sea juzgado en los términos
estilisticos, retoricos y temadticos que
corresponden a las leyes del géne-
ro. Quiero decir: denigrar un pan-
fleto porque no respeta las reglas
del tratado filoséfico o cientifico es
desplazar interesadamente la cues-
tién. Para nuestro caso: despreciar
el MC porque no es El Capital es
hacer trampa. Trampa, entendimo-
nos, intencionadamente ideoldgica y

con un estricto contenido politico

la intencién es demostrar que hay,
como si dijéramos, dos marxismos
perfectamente diferenciados, uno
de los cuales (el del Capital, diga-
mMos) es una «ciencia» que merece
ser estudiada en las citedras univer-
sitarias y los asépticos gabinetes aca-
démicos y alli refutada o no ‘(este
es, por lo tanto, un objeto de estudio
perfectamente neutral y despo-
litizado), y otro marxismo -el del
MC, digamos- que es mera «propa-
ganda de partido», pura publicidad
o retdrica persuasiva, apresurada
diatriba de barricada que no tiene
nada que ver con las complejas abs-
tracciones de la «ciencias. La con-
secuencia politica -y, diriamos, la

10

Abril de 1998



opcion existencial que se ofrece a
los intelectuales- es transparente:
olvidémonos del griterio que sélo
sirve para agitar a las masas incul-
tas, y refugiémonos en nuestras bi-
bliotecas para transitar con pacien-
cia los dridos vericuetos de la teoria
del valor o de la tendencia decre-
ciente de la tasa de ganancia; cosas
por las que, ya se sabe, nadie ha sa-
lido a la calle a combatir.

Lamentablemente para esta pers-
pectiva que el propio Marx hubiera
tildado de «filistea», las cosas no son
tan sencillas. La «filosofia de la praxis
« de la cual hablaba Gramsci no
puede ser descompuesta ni «decons-
truida» en sus partes ledricas y sus
aplicaciones prdcticas, que confor-
man una unidad dialéctica (una «sin-
tesis compleja de determinaciones
multiples»): casualmente- esta es. la
diferencia especifica del materialismo
histérico con cualquier otra teoria
o Weltangschauung totalizadora; es
lo que hace que el materialismo his-
térico no sea otra teoria econémica
o politica, otra historiografia u otra
sociologia, sino que (al igual que el
psicoanalisis freudiano, que no es
otra psicologia u otra filosofia) inau-
gure, como diria Foucault, un hori-
zonte de discurso completamente
nuevo: discurso que incluye su pro-
pia prdctica como condicién de po-
sibilidad enunciativa, y prictica de
transformacién que implica su
autorreflexion teérica como articula-
cién «cientifica» de la accién.

Este es el mal lamado «método»
de Marx («mal llamado», porque no
se trata, tampoco, de un mero méto-
do de andlisis de la «realidad» pre-
existente, sino que, en cterto senti-
do, produce la realidad al intervenir
en el mundo con su praxis ). Esta cla-
ro que, por su propia naturaleza, no
es un método acabado, cerrado de
una vez para siempre: suponée la
transformacién permanente de sus
propias condiciones de produccion, y es
por ello que mientras exista el mun-
do que lo ha hecho posible como su
propio limite dialéctico (mientras
exista el capitalismo, en una palabra)
seguira siendo «el horizonte insupe-
rable de nuestra época» (Sartre).

Y bien: este «método» esta ya to-
talmente en funcionamiento (poco
importa sin con plena conciencia o
no) en el MC, en ese «panfleto» que
parece tan «simplificado», tan aleja-
do de la complejidad tedrica de los
Grundrisse, del Capital, de las Teo-
rias de la Plusvalia. Si por un lado
podrian mostrarse pasajes enteros
de cualquiera de esos arduos «trata-
dos» que contienen un aliento épi-
co y propagandistico comparable
con el mis violento estilo «panfle-
tario» (reléase en esta perspectiva,
por ejemplo, el famoso Capitulo
XXIV del Capital ), por el otro po-
drian sefalarse brevisimas frases del
MC en las que estd contenida —como
potencial matriz o como conden-
sacion metaférica- toda la teoria del
materialismo histérica.

Cuadernos del Sur

11



Toémese, sin ir mas lejos, la que
posiblemente sea la frase mds céle-
bre (y mis discutida, mas cuestio-
nada, mas denostada) del MC: «La
historia de todas las sociedades has-
ta aqui existentes es la historia de la
lucha de clases». Se sabe cudles han
sido las criticas -presuntamente
demoledoras- a que ha sido some-
tida esta frase, con frecuencia des-
de adentro mismo del pensamiento
marxista o de izquierda en general:
que representa una ilusién retros-
pectiva por la cual Marx y Engels
proyectan hacia el pasado histérico
su andlisis de las formaciones socia-
les capitalistas modernas; que el mis-
mo término «clase» estd utilizado a
la ligera y sin rigor, ya que antes del
capitalismo no hay «clases» en el sen-
tido estrictamente marxista del con-
cepto, puesto que las distintas for-
mas de «coaccién extraecondémica»
(politica, juridica, ideoldgica, etcé-
tera) constituyen divisiones en cas-
tas, estamentos o Stande, pero no en
clases; que, ain pasando por alto
estos «errores», existen -y hoy mas
que nunca, con la proliferacién y el
estallido de los «movimientos socia-
les»— multiples formas de lucha so-
cial que no pueden reducirse a su
determinacién clasista; que en la
actualidad, por lo tanto, esa frase no
es valida ni siquiera para el capita-
lismo, y via dicendo.

Bien, es probable que estas criti-
cas contengan una narte importante
de verdad. Podriair.os caer ficilmen-

te en la tentacién de «disculpar» a
Marx y Engels de estos errores, ar-
gumentando justamente que el MC
es un «panfleto» dirigido no a los
estudiosos de la historia sino a los
sencillos proletarios a los que es ne-
cesario movilizar en un idioma que
puedan comprender ripidamente.
Pero esto seria perder de vista lo
esencial. A saber: seria perder de vis-
ta que —contra todo lo que alegan
las diferentes versiones de una ideo-
logia «postmoderna» que pretende
incluir al marxismo en el conjunto
de los supuestamente superados
«grandes relatos» de la Modernidad
o la Ilustracién- el materialismo his-
torico, todo él contenido en esta fra-
se, no tiene absolutamente nada que
ver con la imagen de una historia
homogénea, teleolégica y conducen-
te al Progreso y la Felicidad Huma-
na que es la propia del Iluminismo y
de su hijo bastardo del siglo XIX, el
evolucionismo positivista. En efec-
to: mas alla del debate sobre si el tér-
mino «clases» es el técnicamente mas
correcto (debate necesario, no es
cuestion de negarlo), el acento de la
frase estd puesto en el concepto de
lucha. La imagen que construye el
MC, la imagen fundante del mate-
rialismo histoérico como tal, es una
imagen tragica: la de una sociedad
dividida, fracturada, la de una «falsa
totalidad» (para utilizar la expresion
de Adorno) que no cierra, pese a las
apariencias de globalidad armdnica
y coherente que trata de imprimirle

12

Abnil de 1998



la ideologia dominante. Que no cie-
rra, porque aquélla misma «clase» de
los productores explotados que per-
mite su funcionamiento (llimense
esclavos, campesinos, siervos de la
gleba o modernos proletarios) son
el sintoma irreconciliable que aten-
ta contra el imaginario‘de la armo-
nia. Son la parte que al mismo tiem-
po hace que el Todo funcione como
tal y que nunca pueda funcionar com-
pletamente, son, en breve, lo que
hace que (para citar otra frase famo-
sa del MC) «todo lo sélido se disuel-
va en el aire». Es en este sentido qué
un Lacan ha podido decir,
enigmadticamente, que Marx «inven-
t6» la teoria psicoana-litica del sinto-
ma: porque este resto inasimilable,
este productor de un excedente (ma-
terial, pero también simbdlico) es el
que construye la «personalidad» ima-
ginaria de las sociedades, pero tam-
bién ‘el que constituye su insoluble
contradiccion, su «neurosis», su «ma-
lestar en la cultura»,

Podriamos ir todavia mas lejos
por esta via. Podriamos decir: si toda
la historia hasta el presente es la his-
toria de la lucha de clases, entonces
la lucha de clases, en cierto sentido,
estd fuera de la historia, puesto que
es la:condicién de que haya histo-
ria, es su «motor». Esto es lo que la
ideologia (de la clase) dominante no
podria nunca admitir: que ese con-
flicto, ese quiebre, esa crisis, no sea
«pasajera» sino constitutiva de la
sociedad y de la historia como tales.

De la misma manera, para proseguir
la analogia, que el «Yo» consciente
del neurético no puede admitir que
sus malestares y sus sufrimientos son
el producto del conflicto permanen-
te que se libra en la «otra escena»
de su Inconsciente: la lucha de cla-
ses ~para decirlo con Jameson- es
el inconsciente politico de la histo-
ria. «<Hacer consciente lo inconscien-
te» —esa canodnica consigna freudia-
na- es, pues, la finalidad tltima del
«panfleto» que representa el MC.
Desde luego que para cumplir esa
finalidad no basta con su enuncia-
do: es necesaria la prictica que el
enunciado enuncia. Pero lo que el
enunciado ya denuncia es lo que
puede encontrarse desarrollado
«cientificamente» en los tres grue-
sos voltimenes de El capital: que no
hay historia (ni sociedad, ni econo-
mia, ni, incluso, pensamiento) que
no esté de alguna manera atravesa-
da por ese desgarréon profundo en
el orden espeso del universo. Todo
lo demds que puede encontrarse en
ella, incluidos los «<movimientos so-
ciales», las «identidades muiltiples»
o las «microfisicas del poder» que
hoy estin tan de moda, son de una
u otra manera una consecuencia de
esa fractura originaria. Pretender
que eso ha sido «superado» (en un
mundo como el que nos toca vivir
hoy, nada menos) es lisa y llana jus-
tificacién de -y complicidad con- la
barbarie que en la actualidad se dis-
fraza tras las mascaras amables y

Cuadernos del Sur

13



tranquilizadoras del «fin de la his-
toria» o de la «globalizacién».

En una palabra: la historia (o me-
jor, para ser consecuentes con Marx,
la prehistoria ) de la humanidad si-
gue siendo la de la lucha de clases. Y
si un «mensaje» queda vigente del
panfleto que hace ciento cincuenta
afios nos reveld este secreto insopor-

table pero a esta altura inocultable,
es este: la historia es un campo de
batalla con el cual se pueden hacer
muchas cosas, incluso intentar huir
de él; pero al cual no se puede ingre-
sar impunemente.

Buenos Aires, marzo 1998.

Des-revisando a Marx,
150 anos despucs

Boris Kagarlitsky

espués de los aconteci
ientos de 1989-1991
] socialismo marxista,
ue quince o veinte
afos antes parecia una
fuerza real, se convirtié de nuevo
en un fantasma. Intentos constan-
tes, que comprometen los esfuerzos
de exorcistas profesionales, han sido
hechos desde entonces para dejar
descansar finalmente a Marx. Pero
el fantasma no ha partido.

Jacques Derrida, en su controver-
tido libro Espectros de Marx, aconse-
ja a sus lectores a retomar el Mani-
fiesto Comunista, escrito en 1848.
“Hoy, casi un siglo y medio mais tar-
de, hay algunos que, a lo largo del
mundo, parecen estar absolutamen-
te convencidos de que lo que uno
estd abordando es sélo un espectro

sin cuerpo, sin realidad presente, sin
actualidad o efectividad, pero en
este momento se supone un espec-
tro pasado. Fue sélo un espectro,
una ilusién, una aparicién, o un fan-
tasma: esto es lo que uno oye en
todas partes hoy (‘Horacio dice que
esto no es sino nuestra Fantasia, / y
no queremos dejar a la creencia asir-
se a ella’). Una auin preocupada se-
nal de alivio: asegurémonos de que
en el futuro no vuelva! Al final, el
espectro es el futuro, estd siempre
por: venir, se presenta a si mismo
como algo que puede venir o vol-
ver; en el futuro, los llamados pode-
res de la vieja Europa en el siglo
pasado no pueden encarnarse a si
mismos, ni en publico ni en secre-
to..En el futuro, oimos en todas par-
tes hoy, no puede reencarnarse a si

14

Abnil de 1998



