\uadernos del Sur

Ao 15 -N° 29 Noviembre de 1999

Tiergffucgo




Clasey clasificacion
John Holloway !

Preguntando caminamos. Asking we walk.

Este trabajo indaga tina cuestion simple: si el fetichismo es entendido
como un proceso de fetichizacién, ¢cudles son las consecuencias sobre el
concepto de clase?

1. La distincién entre fetichismo y fetichizacién
! es crucial para una discusién de la teoria marxista.
| La diferencia se presenta entre una visién del mun-
¥ do en términos de dominaciény otra en términos
} de lucha.

La discusién de Marx sobre fetichismo/
3 fetichizacién constituye el centro de toda su teorfa.
8 Es a la vez una critica de lo que estd mal en el
capitalismo, una critica al pensamiento burgués y
una teoria de la manera en que se reproduce a si
mismo el capitalismo. Sin embargo, existe una am-
bigiiedad en su presentacién de este punto. Cuan-
| do dice que a los productores: “las relaciones so-
B ciales entre sus trabajos privados se les ponen de
E manifiesto como lo que son, vale decir, no como
E relaciones directamente sociales trabadas entre las
personas mismas, en sus trabajos, sino por el con-
| trario como relaciones propias de cosas entre las
personas y relaciones sociales entre las cosas” (Ca-
pital I, 73 -1, 89), parece que Marx estd describien-
do las relaciones sociales en la sociedad capitalista
P tal como ellas son realmente.? Parece, en otras pala-
% bras, que Marx est4 describiendo el fetichismo de
las relaciones sociales como un hecho establecido,
como algo que es.

g Esta concepcion del fetichismo ha tenido im-
R portantes consecuencias en la tradicién marxista,
aun cuando el tema del fetichismo no ha sido, en
general, explicitamente tratado. Si las relaciones

Cuadernos del Sur 111



a

sociales son tomadas como si estuvieran efectivamente fetichizadas o reificadas,
entonces se establece inmediatamente una distincién entre un “ellos” y un:
“nosotros”. “Ellos”, los productores, los trabajadores relacionados entre ellos.
a través de cosas; “nosotros”, los tedricos, los criticos, quizds el Partido,
somos capaces de penetrar las apariencias fetichizadas y de entender aque-
llas relaciones reificadas como la forma especificamente histérica o como el
modo de existencia de las relaciones entre la gente. S1 consideramos que las
relaciones sociales estdn realmente fetichizadas en este sentido (si el fetichis-
mo es visto como un hecho establecido), entonces la teoria y la practica
marxista se tornan elitistas: nosotros, los luminados, pensamos y actuamos
como en nombre de los no iluminados. La idea de la revolucién como la
autoemancipacién de los trabajadores deviene entonces un sinsentido, como
Lenin sefalé.

La comprensién del fetichismo como un hecho consumado nos deja con
un enorme problema tedrico que es raramente sefialado: ¢quiénes somos
nosotros? ¢{Quiénes somos nosotros (Marx, Lenin, el Partido, los teéricos)
que criticamos? ¢Quiénes somos nosotros que podemos ir mas alla del feti-
chismo de las relaciones sociales?

El mismo punto puede ser analizado de diferentes maneras. Si el fetichis-
mo es un hecho establecido, entonces la dominaciény la lucha estin separa-
das. La manera en qué las cosas son es el sistema de la dominacién capitalis-
ta: la pregunta acerca cémo nosotros luchamos para romper la dominacién
es, por lo tanto, una pregunta distinta. En esta perspectiva, la teoria marxis-
ta es el intento de entender la dominacién capitalista (de ahi la “economia
marxista”, la “sociologia marxista”, etc.)

Nuevamente: si el fetichismo es un hecho establecido, entonces la consti-
tuciény la existencia de las formas sociales estin separadas. Se asume que las
formas fetichizadas del capitalismo fueron constituidas en el nacimiento del
capitalismo y que las mismas ahora existen (y continuaran existiendo hasta
que el capitalismo sea destruido). El criticismo genético se confunde con el
criticismo histdrico: el origen de las formas sociales es entendido como su
emergencia histérica (como en la mayor parte del debate de la derivacién
del estado). En consecuencia las categorias del marxismo son entendidas
como categorias cerradas, categorias que describen el funcionamiento histé-
ricamente establecido de un modo de dominacién.

En oposicién a esto, se puede argumentar que el fetichismo debe ser en-
tendido no como un hecho establecido sino como un proceso activo de
fetichizacién. Las relaciones sociales realmente estdn y no estdn fetichizadas.
Las relaciones sociales son contradictorias: su produccién y reproduccién es

112 Noviembre de 1999



un proceso antagénico en el cual la fetichizacién de las relaciones sociales se
opone siempre a tendencias anti-fetichizantes. La reproduccién del capita-
lismo es un proceso constante de fetichizacién de relaciones sociales frente
a los intentos de establecer relaciones sociales sobre bases no-fetichizadas o
anti-fetichistas. La dominacién capitalista es la lucha por fetichizar, por lo
tanto fetichizacién y lucha no pueden ser separadas. En nuestra teoria-pric-
tica no nos podemos situar fuera de esta ruptura entre “son realmente” y “no
'son realmente”, entre févichizacién y anti-fetichizacién: inevitablemente to-
mamos parte en esto, y de ambos lados. Como teéricos marxistas, no ocupa-
mos una posicién privilegiada respecto del resto, sino que tenemos un modo
peculiar de articular nuestra participacion en el conflicto del que todos par-
ticipamos. No se pueden hacer distinciones entre la constitucién histéricay
la existencia presente de las formas sociales: la existencia presente de las
formas sociales es su siempre renovada constituciéon. Las categorias marxis-
tas son esencialmente abiertas en tanto que entienden las formas en las cua-
les las relaciones sociales se presentan como contradictorias, abiertas, siem-
pre en cuestién. Final y fundamentalmente, el iinico camino en que la revo-
lucién como autoemancipacién puede ser considerada es entendiendo el
fetichismo como fetichizacién.

2. Todo lo anterior constituye mi punto de partida. La cuestiéon a conside-
rar aqui es qué consecuencias tiene esta concepcion de la fetichizacién como
proceso para nuestra concepcién de clase.

La mayoria de las polémicas sobre el concepto de clase estin basadas en
el presupuesto de que las formas fetichizadas estin pre-constituidas. La rela-
ci6n entre capital y trabajo (o entre capitalistas y clase trabajadora ) es toma-
da como si fuera una relacién de subordinacién. Sobre esta base, compren-
der la lucha de clases implica, en primer termino, definir a la clase trabaja-
doray, en segundo lugar, estudiar si luchan y cémo luchan.

En este enfoque la clase obrera, sin importar como sea definida, es defini-
da sobre la base de su subordinacién al capital: es porque estd subordinada
al capital (como trabajadores asalariados o como productores de plusvalia)
que es definida como clase trabajadora. Ciertamente es sélo porque la clase
trabajadora es asumida como si fuera pre-subordinada que la cuestién de la
definicién puede ser planteada. La definicién meramente cierra aiin mis un
mundo que se supone cerrado. Una vez definida, la clase trabajadora puede
ser identificada entonces como un grupo particular de personas, que puede
tomarse entonces como objeto de estudio. Para los socialistas, la “clase traba-
jadora” es asi tratada como un concepto positivo y su identidad como algo

Cuadernos del Sur 118



que debe ser apreciado. Existe, por supuesto, el problema de qué hacer cors
aquellas personas que no caen dentro de las definiciones de clase obrera o
clase capitalista, pero esto se resuelve a través de una discusién suplementa-
ria de definiciones sobre como definir a estas personas, si como nueva pe-
quena burguesia, asalariada, clase media o como sea. Este proceso de defini-
ci6n o clasificacion es el origen de discusiones interminables acerca de mo-
vimientos de clase y de no-clase, de luchas de clase y de “otras formas”, de
alianzas entre la clase trabajadora y otros grupos, etc.

Todo tipo de problemas surgen de esta aproximacién a la clase mediante
la definicién. En primer lugar hay una cuestién de “pertenencia”. {“Perte-
necemos” a la clase trabajadora los que trabajamos en las universidades? ¢Y*
Marx y Lenin? ¢Son los rebeldes de Chiapas parte de la clase trabajadora?
¢Son las feministas parte de la clase trabajadora? ¢Son aquellos activistas dek
movimientos gay parte de la clase trabajadora? En cada caso, existe un con-
cepto de una clase trabajadora pre-definida al que esta gente pertenece o no.

Una segunda consecuencia que se sigue de definir la clase es la defini-.
cion de las luchas. De la clasificacién de las personas en cuestion se derivan
ciertas conclusiones sobre las luchas en las que se encuentran involucradas.
Aquellos que definen a los rebeldes zapatistas como ajenos a la clase traba-
jadora obtienen de esto ciertas conclusiones sobre la naturaleza y las limita-
ciones de la rebelién. De la definicién de la posicién de clase de los partici-
pantes se sigue la definicién de sus luchas: la definicién de clase define el
antagonismo que el que define percibe o acepta como vilido. Esto lleva aun
oscurecimiento de la percepcién de los antagonismos sociales. En algunos
casos, por ejemplo, la definicién de la clase trabajadora como proletariado.
urbano explotado en las fabricas, combinado con la evidencia de la propor-
cién decreciente de la poblacién que entra en esta definicién, ha llevado ala
gente a la conclusién de que la lucha de clases ya no es relevante para enten-
der el cambio social. En otros casos, la definicién de clase trabajadoray en
consecuencia de la Jucha de la clase trabajadora ha llevado, de cierto modo,
a una incapacidad para referirse al desarrollo de nuevas formas de lucha (el
movimiento estudiantil, el feminismo, el ecologismo, etc.)

Al definir la clase trabajadora se los constituye en un “ellos”. Aiin si
decimos que formamos parte de la clase trabajadora, lo hacemos observan-
donos en perspectiva y clasificindonos a nosotros mismos o al grupo al que
“pertenecemos” (estudiantes, profesores universitarios, etc.). En base a esta.
definicién es posible plantear la pregunta acerca de su conciencia de clase y
analizarla {Qué conciencia tienen de su posicién de clase y de sus intereses
de clase? ¢Es esta conciencia lo que deberia ser? ¢Es una verdadera concien-

114 Noviembre de 1999



cia, o una conciencia falsa o limitada (trade-unionista)? Si, como usualmente se
argumenta, es una falsa o una limitada conciencia, entonces la conclusién es
usualmente que la transformacién revolucionaria de la sociedad es imposible o
que debe ser llevada a cabo desde afuera, por un Partido o por los intelectuales.

Si, por otra parte, no comenzamos presuponiendo el cardcter fetichizado
de las relaciones sociales, si asumimos que la fetichizacién es un procesoy
que la existencia es inseparable de la constitucién, éc6mo cambia esto nues-
tra de visién de la clase?

El capitalismo es la generacién siempre renovada de la clase, la siempre
renovada clasificacion de las personas. Marx clarifica este punto en el anili-
sis que realiza de la acumulacién en el El capital: “El proceso capitalista de
produccién, considerado en su interdependencia o como proceso de repro-
duccién, pues, no sélo produce mercancias, no sélo produce plusvalor, sino
que produce y reproduce la relacién capitalista misma: por un lado el capi-
talista, por el otro el asalariado” (El capital I, p.578 -1, p.712). En otras
palabras, la existencia de las clases y su constitucién no pueden estar separa-
das: decir que existen clases es decir que se encuentran en proceso de estar
siendo constituidas.

La constitucion de clase puede ser vista como la separacién entre el sujeto
y el objeto. El capitalismo es la diaria repeticién de una separacién violenta
del objeto respecto del sujeto, el diario arrebato del objeto-creacién-produc-
to al sujeto-creador-productor, la diaria confiscacién respecto del sujeto no
solo de su creacién, sino también de su acto de creacidn, de su creatividad,
de su subjetividad, de su humanidad. La violencia de esta separacién no es
caracteristica exclusiva del primer periodo del capitalismo: es el corazén
mismo del capitalismo. Para decirlo de otra manera: la “acumulacién primi-
tiva” no es solamente una caracteristica de un periodo anterior, sino que es
central para la existencia del capitalismo.

La violencia con que se produce la separacién de sujeto y objeto, o la
clasificacién de la humanidad, sugiere que “reproduccién” es una palabra
equivoca en la medida en que sugiere la imagen de un proceso que se repite
sutilmente, algo que se repite y se repite, mientras que la violencia del capi-
talismo sugiere que la repeticién de la produccién de relaciones sociales
capitalistas estd siempre en cuestion.

3. La concepcidn de la clase como una clasificacién tiene consecuencias
para todos los aspectos de la discustén de la clase.

(1) La lucha de clases es la lucha por clasificar y contra ser clasificado al
mismo tiempo que, inseparablemente, la lucha entre clases constituidas.

Cuadernos del Sur 115



La mayor parte de las opiniones ortodoxas sobre la lucha de clases tien-
den a suponer que las clases estin pre-constituidas y que la subordinacién
del trabajo al capital esta preestablecida y tienden partir de ahi. Desde la |
perspectiva sugerida aqui el conflicto no tiene lugar después de que la subor-
dinacién ha sido establecida, después de que las formas fetichizadas de las
relaciones sociales han sido constituidas: mas bien es un conflicto sobre la |
subordinacién de la prictica social, sobre la fetichizacién de las relaciones !
sociales. El conflicto es un conflicto entre la subordinacién y la insubordina-
cién y esto es lo que nos permite hablar de la insubordinacién (o la digni-
dad, para tomar prestada la frase zapatista) como una caracteristica central
del capitalismo. La lucha de clases no tiene lugar dentro las formas consti-
tuidas en las relaciones sociales capitalistas: por el contrario la constitucién
de aquellas formas es en si misma lucha de clases. Esto nos lleva a un con- |
cepto mucho mis rico de la lucha de clases en el que la totalidad de las i
practlcas sociales esta en juego. Toda prictica social es un incesante antago- |
nismo entre la sujecién de la prictica a las formas fetichizadas, pervertidas, -
definidoras del capitalismo, y el intento de vivir contra-y-mas-alla de estas
formas. No puede existir la pregunta por la existencia de formas de luchano
clasistas. La lucha de dlases es un incesante y diario antagonismo (sea perci- ,
bido o no) entre alienacién y des-alienacién, entre definicién y anti-defini- -
cién, entre fetichizacién y des-fetichizacién.

Nosotros no luchamos como clase trabajadora, luchamos en contra de ser g
clase trabajadora, en contra de ser clasificados. Es la unidad del proceso de |
clasificacién (la unidad de la acumulacién del capital) lo que otorga unidad :
a nuestras luchas, no nuestra unidad como miembros de una clase comtn. '
En este sentido, por ejemplo, es el significado de la lucha zapatista contra la
clasificacién capitalista lo que le da su importancia para la lucha de clases, y
no la cuestién de si la poblacién indigena de la selva Lacandona son o no
son miembros de (o pertenecen a) la clase trabajadora. No hay nada positivoe
en ser miembros de la clase trabajadora, en ser ordenados, comandados,
separados de nuestro producto y de nuestro proceso de produccién. La
lucha no emerge del hecho de que nosotros somos clase trabajadora, sino
del hecho de que somos-y-no-somos clase trabajadora, de que existimos en-
contra-y-mds-alla de ser clase trabajadora, de que ellos tratan de ordenarnos
y comandarnos pero nosotros no queremos ser ordenados y comandados, de
que ellos tratan de separarnos de nuestro producto y de nuestra produccién
y de nuestra humanidad y de nosotros mismos y nosotros no queremos ser
separados de todo eso.

116 Nouviembre de 1999
i



% (2) Somos/no somos clase trabajadora. Decir que clase debe ser entendida
pomo clasificacién significa que la lucha de clases (la lucha por clasificarnos
y nuestra lucha en contra de ser clasificados) es algo que nos atraviesa indi-
vidual y colectivamente. Sélo si fuéramos completamente clasificados po-
driamos decir sin contradiccién que “somos clase trabajadora” (pero de este
lmodo la lucha de clases seria imposible).

. Tomamos parte en la} lucha de clases de ambos lados. Nos clasificamos a
nosotros mismos en tanto que producimos capital, en tanto que respetamos
gl dinero, en tanto que participamos, a través de nuestra practica, nuestra
feorfa, nuestro lenguaje (nuestra definicién de la clase trabajadora, por ejem-
lo), en la separacién de sujeto y objeto. Luchamos simultineamente contra
nuestra clasificacién en tanto somos humanos. Existimos contra-en-y-més-
alli del capital. La humanidad es esquizoide, volcdnica: todo el mundo que-
a desplazado por el antagonismo de clases.

. <¢Esto significa que la distincién de clases puede ser reducida a una afir-
macién general acerca del caracter esquizoide de la humanidad? No, por-
que existen claras diferencias en el modo en que el antagonismo de clases
nos atraviesa, diferencias en el grado en que nos es posible reprimir ese
antagonismo. Para aquellos que se benefician materialmente a partir del pro-
eeso de dlasificacién (acumulacién), es relativamente ficil reprimir cualquier
cosa que apunte contra o mis alld de la clasificacién, vivir dentro de los
limites del fetichismo. Es en aquellos cuyas sus vidas fueron trastornadas por
la acumulacién (los indigenas de Chiapas, los profesores universitarios, los
mineros, pricticamente todos) en quienes el elemento de la resistenciavaa
lestar mucho mds presente. Es cierto, sin embargo, que nadie existe estando
puramente en contra o en contra-y-mas-alla: todos participamos en la sepa-
racién de sujeto y objeto, en la clasificacién de los seres humanos. Nociones
@mo las de composicién de clase, descomposicién y recomposicion, debe-
rian ser entendidas, por esta raz6n, no como la posicién cambiante de dife-
rentes grupos sino como la cambiante configuracién del antagonismo que
Bos atraviesa a todos nosotros, el antagonismo entre fetichizacién y anti-
fetichizacion, entre clasificacién y anti-clasificacién.

(3) ¢Es el trabajo esencial para la clasificacién? Si-y-no.

(Trabajo es un término ambiguo. Puede ser entendido tanto como trabajo
abour, trabajo alienado) o, de un modo mas amplio, como actividad inten-
ﬂonal y creativa. Para evitar esta ambigiiedad, nosotros nos referiremos al
#rabajo (labor) y 1a creatividad antes que al “trabajo” (“work”).?

P

Guadernos del Sur 117




El trabajo es la produccién de capital y la producciéon de capital es I
produccién de clases, la clasificacién. La produccién de capital es al mlsmé
tiempo produccién de plusvalor, explotacién. Si no hubiera explotacién, ne
habria produccién de clase. i

Sin embargo, la afirmacién “el trabajo es la produccién de capital” e
tautolégica y también equivoca en el sentido de que presupone la pre-consi
titucién del trabajo, la abstraccién previa de la creatividad humana. El argu:
mento hasta ahora sugiere que no podemos entender al capitalismo simple
mente en términos de conflicto entre trabajo y capital porque hacer esto ej
comenzar desde categorias pre-constituidas, desde una presupuesta existen
cia-en-abstraccién-de-su-constitucién. La explotacién no es solo la explota;
cién del trabajo sino la simultinea transformacién de la creatividad humana
en trabajo, la simultinea de-subjetivacién del sujeto, la deshumanizacién de
la humanidad. Esto no significa que la creatividad, el sujeto, la humamdaé
existan en alguna esfera pura esperando ser metamorfoseadas en sus fonnas
capitalistas. La forma capitalista (trabajo) es el modo de existencia de la
creatividad/subjetividad/humanidad, pero este modo de existencia es con:
tradictorio. Decir que la creatividad existe como trabajo significa que existe
también como anti-trabajo. Decir que la humanidad existe como subordina-
ci6n es decir que existe también como insubordinacién. La produccién dé
la clase es la supresién (-y-reproduccién) de la insubordinacién. La explotas
cién es la supresién (-y-reproduccién) de la creatividad insubordinada. L3
supresion de la creatividad no solo tiene lugar en el proceso de producci()n‘}
como usualmente se entiende, sino en la completa separacién de sujeto yi
objeto que constituye la sociedad capitalista. |

En sintesis, el traba_]o produce a la clase, pero el trabajo presupone unq
clasificacién previa. Del mismo modo, la produccién es la esfera de consti4
tucién de la clase, pero la existencia de una esfera de produccién, esto es la
separacién de la produccién respecto de la creatividad humana en general,
también presupone una clasificacién previa.

La respuesta, entonces, a nuestra pregunta sobre la centralidad del traba-
Jo (work) es seguramente que no es el trabajo (labour) lo que es central, sina
la creatividad, la cual existe dentro-contra-y-mads-alld del trabajo. Comenzar
desde el trabajo (como en los “estudios sobre el trabajo” o el “debate sobre el
trabajo”?) es encerrarse a si mismo desde el principio en un munda
fetichizado, tal que cualquier proyeccién de un mundo alternativo aparece
como pura fantasia, como algo traido desde fuera.

118 Nouviembre de 1999



4. Por debajo de esta discusién sobre la clase yace un intento de entender
el desarrollo actual del capitalismo. El capitalismo esti en crisis abierta en
la mayor parte del mundo y en una situacién de fragilidad en el resto, una
situaciéon en la que el desborde de las crisis estd aplazado por la siempre
creciente expansion del crédito. La crisis de la dominacién de clase, sin
embargo, no se corresponde de ninguna manera obvia con un impulso en la
fuerza de la clase trabajadora. Este es un punto central para la teoria anti-
capitalista: si el mundo es un mundo de la lucha de clases, écomo es que,
mientras un lado (el trabajo) esta debilitado, el otro (el capital) estd sin em-
bargo en crisis? Si esta pregunta no puede ser contestada, el estructuralismo
es inevitable. Werner Bonefeld y yo hemos sugerido que la expansion del arédi-
to trae una dislocacién temporal entre la oleada de la lucha anti-capitalistay la
manifestacién de la crisis (como en 1917-1929; 1968-1974/1999?). La discusién
sugiere aqui una segunda aproximacién: la debilidad del capital no es el resul-
tado del fortalecimiento del trabajo (como clase constituida, como movimien-
to), sino del fortalecimiento de la anti-clasificasion, de la no-identidad.

La acumulacién capitalista es voraz. Requiere una subordinacién cada vez
mas completa de la humanidad, una clasificacién cada vez mas profunda de
la existencia. Este es seguramente el significado de la discusién de Marx de
la tendencia declinante de la tasa de ganancia: si la explotacién y la
deshumanizacién que ésta implica no es intensificada, hay crisis. La crisis
no es, entonces, el resultado del fortalecimiento de la clase trabajadora o del
movimiento obrero, necesariamente, sino de la fuerza de la resistencia gene-
ral al impulso del capital hacia una subordinacién cada vez mas profunda
de la humanidad (de la dignidad, como dicen los zapatistas).

Aquello que existe en nosotros contra-y-mds-alla del capital no es nuestra
existencia como clase trabajadora, sino nuestra lucha en contra de ser clase
trabajadora. Nosotros somos la fuerza de la no-identidad. Aquello es lo que
necesitamos explorar y articular.

Traduccién: César Solis (UNR)
Revision: Alberto Bonnet

Notas:

' En la preparacién de este trabajo tuve en consideracién otros dos: Richard Gunn:
“Notes on Class”, en Common Sense 2 (1987) y Werner Bonefeld: “Capital, Labour y
Primitive Acumulation: Notes on Class and Constitutuion” (inédito). Ninguno de estos
dos autores son de ninguna manera responsables por lo que aqui se sostiene.

Cuadernos del Sur 119



? Esta cita y la siguiente corresponden a la edicién en castellano El capital de Siglo XXI
(México, 1975); la ubicacién las mismas se agrega a continuacién de la referencia del autor
a la edicién inglesa (NdT).

3 A partir de aqui, salvo aclaracién, el término “trabajo” corresponde al inglés “labour”,
empleado en este sentido més amplio definido por el autor (NdT).

Correo de Prensa Internacional

Xola 81
Col. Alamos
C.P. 03400 Mexico, D. F.
Tel/fax (5) 590-0708
¢sapn@laneta.apc.org

_ewsta de cntica cultural

VIENTOR ]

POR UNA IZQUIERDA ALTERNATIVA

120 Nouviembre de 1999



