@ade rnos del

Ano 14 - N* 27 Octubre de 1998

Ticr;‘-‘a'ffucgo



Por un marxismo critico

Michael Lowy

espués de mas de medio si-

glo de “marxismo” de Esta-

do, ideologia oficial al servi-
cio de un sistema burocratico auto-
ritario o (segun los casos) totalitario,
nada es mas legitimo que el deseo
de volver a Marx, desembarazar su
pensamiento de las escorias acumu-
ladas y retomar el didlogo (critico)
con su obra original.

Compartimos esta intencién, su-
gerida tanto en el titulo de esta re-
copilacion (Marx después de los mar-
xismos), como en el texto propuesto
por los editores de la revista Futur
antérieur. Con la condicion, todavia,
de evitar un serio equivoco: creer
que podemos abstraer un siglo de
historia del marxismo, una historia
donde encontramos, al lado de mu-
chos impases (sin hablar de las abe-
rraciones estalinistas) una inmensa
riqueza y pistas indispensables para
comprender nuestra época. No se
puede simplemente “volver a Marx”
descuidando a Rosa Luxemburgo y
Lenin; Trostky y Gramsci; Lukacs y
Bloch; Walter Benjamin y Tehodoro

Adorno; Herbert Marcuse y Max
Horkheimer; E.P.Thompson y Ray-
monds Williams; Lucien Goldman y
Jean-Paul Sartre; Ernest Mandel y
C.L.R. James; Henry Lefebwre y Guy
Debord; José Carlos Mariategui y
Ernesto Che Guevara, y podriamos
continuar la lista.

Son los marxismos del siglo XX
—partiendo de Marx, pero yendo
mucho mas alla- los que nos ayuda-
ron a comprender el imperialismo
y el fascismo, el estalinismo y la so-
ciedad del especticulo, las revolu-
ciones sociales en los paises perifé-
ricos y las nuevas formas del capi-
talismo. No se trata de una heren-
cia homogénea o de una linea orto-
doxa, sino de una diversidad con-
flictiva y abierta, que nos es tan ne-
cesaria, desde el punto de vista
de una critica al estado de cosas exis-
tente —o de la busqueda de una al-
ternativa radical- en cuanto a las
obras de Marx y Engels.

Si me refiero continuamente al
marxismo es porque no pienso que
Marx fuese (para retomar una for-
mula célebre) “un hombre de cien-
cia como los otros”. Su pensamien-
to introduce, como destaca con ra-
zon Gramsci, una escision en el cam-
po cultural, tanto teérica como prac-

Cuadernos del Sur

141



tica, filosofica y politica, cuyos efec-
tos repercuten hasta el presente.
Dicha “escisién” no inaugura una
“ciencia de la historia” —que ya exis-
tia— sino una nueva concepcion del
mundo, que permanece COmo una
referencia necesaria para todo pen-
samiento y acciéon emancipadores.

El marxismo no tiene sentido si
no es critico, tanto frente al la reali-
dad social establecida —cualidad esta
que hace mucha falta a los marxis-
mos oficiales, doctrinas de legitima-
cién apologética de un orden “real-
mente existente”— cuanto frente a
él mismo, frente a sus propios anali-
sis, constantemente cuestionados y
reformulados en funcién de objeti-
vos emancipadores que constituyen
su apuesta fundamental. Reclamarse
del marxismo exige por tanto, nece-
sariamente, un cuestionamiento de
ciertos aspectos de la obra de Marx.
Me parece indispensable un inven-
tario que separe lo que permanece
esencial para comprender y para
cambiar el mundo, de lo que debe
ser rechazado, cnticado, revisado o
corregido. No pretendo que mi ba-
lance sea el nico legitimo, ni que
sea mas “marxista” o “marxiano” que
los otros. Yo lo propongo como una
contribucién para un debate plura-
lista, sin temer, como diria Lucien
Goldman, ser ortodoxo o herético.

La primera y tal vez mayor con-
tribucién de Marx a la cultura mo-
derna es su nuevo método de pen-
samiento y accién. ¢En que consis-

te esta nueva vision del mundo, in-
augurada por las Tesis sobre Feuerbach
de 18457 La mejor definicion me
parece todavia la de Gramsci: filo-
sofia de la praxis. Este concepto tie-
ne la gran ventaja de destacar la
discontinuidad del pensamiento
marxista en relacion a los discursos
filos6ficos dominantes rechazando
tanto el viejo materialismo de la fi-
losofia de las Luces —cambiar las
circunstancias para liberar al hom-
bre (con su corolario politico 16gi-
co: la apelacién al despota ilustrado
o a una elite virtuosa)— como el
idealismo neohegeliano (liberar la
consciencia humana para cambiar la
sociedad). Marx corté el nudo
gordiano de la filosofia de su épo-
ca, proclamando (tercera Tesis so-
bre Feuerbach) que en la praxis re-
volucionaria coinciden los cambios
de las circunstancias y la transfor-
macion de las conciencias. A partr
de aqui discurre, con rigor y cohe-
rencia, su nueva concepcion de re-
volucién, presentada por primera
vez en La ideologia alemana: es por
su propia experiencia, en el curso
de su propia praxis revolucionaria,
que los explotados y oprimidos pue-
den quebrar al mismo tiempo las
“circunstancias” externas que los
aprisionan —el capital, el Estado—y
su consciencia mistificada anterior.
En otras palabras: la autoemanci-
pacion es la unica forma de eman-
cipacién auténtica. Desde este pun-
to de vista , la célebre féormula del

142

Octubre de 1998



Manifiesto inaugural de la Asocia-
cién Internacional de los Trabaja-
dores resume, en su laconica breve-
dad, el nicleo central del pensa-
miento politico marxiano: "La
emancipacion de los trabajadores
sera obra de los trabajadores mis-
mos”. La revolucién como praxis
autoliberadora , es simultineamen-
te el cambio radical de las estructu-
ras econémicas, sociales y politica,
y la toma de consciencia, por las vic-
timas del sistema, de sus verdade-
ros intereses, el descubrimiento de
las ideas, aspiraciones y valores nue-
vos, radicales, libertarios.

En los marcos de esta concepcion
de revoluciéon —que, bien entendida,
se relaciona no solo con la “toma del
poder” sino con todo un periodo
historico de transformacién social
ininterrumpida— no hay lugar, des-
de el punto de vista de la propia es-
tructura de la argumentacién , para
ningan “Salvador Supremo” ( “nin-
guan César, ningin Tribuno” ): la fi-
losofia de la praxis de Marx es
intrinsicamente hostil a todo autori-
tarismo, substituismo o totalitarismo.
De todas las manipulaciones, defor-
maciones o falsificaciones que el
marxismo conocié “gracias a los cui-
dados” del cesarismo burocratico
estalinista —que no es un «desvio te6-
rico” sino un monstruoso sistema de
monopolio de todos los poderes por
un “Estado” (Stand) parasitario—
aquel que se produjo en este nivel
fue sin duda el peor.

La filosofia de la praxis tiene tam-
bién otra dimensién decisiva: contra
el materialismo antiguo que coloca
al individuo contemplativo (ans-
chauend), frente a las “circunstancias
sociales”, esto es, frente a la “socie-
dad burguesa” en cuanto conjunto
de leyes sociales y econémicas “na-
turales”, independientes de la volun-
tad o de la accién de los individuos;
“la filosofia de la praxis” percibe la
sociedad como. red “practica”, con-
creta, de relaciones sociales, en cuan-
to estructura creada por los seres
humanos en el curso de su actividad
historica y de su apropiacioén de la
naturaleza por el trabajo. En otras
palabras, la concepcion de la praxis
esta en el corazén de la critica mar-
xista de las alienaciones y, mas tar-
de, del fetichismo de la mercancia,
al mismo tiempo como “ilusion ne-
cesaria” y como forma de objetiva-
cién social del capitalismo.

Hoy estamos sometidos, mas que
nunca, a lo que Etienne Balibar lla-
ma “el totalitarismo de la forma mer-
cantil”, esto es, a una condicion en
la cual “los individuos son aprisiona-
dos en la estructura objetiva del in-
tercambio, a partir del momento en
el que no solamente los objetos con
los que los individuos realizaron el
intercambio son mercaderias, sino
también la propia fuerza de trabajo
se torna mercaderia y su propia sub-
jetividad es sometida a la forma mer-
caderia (Critiqgue Communaste, n® 140,
hiver 199495, p. 94).

Cuadernos del Sur

143



En este final del siglo XX, cuando
el mercado capitalista se convirtié
en una verdadera religiéon secular,
con su culto fandtico y estrecho, su
cortejo de dogmas intolerantes, sus
rituales de expiacion, su clero inter-
nacional de “especialistas”, su exco-
munién de todas las herejias; en este
momento, pues, la critica marxiana
del fetichismo nos permite desem-
barazarnos (librarnos) de esta
aplastante capa de plomo, de este
conformismo sofocante y de esta
hegemonia del “pensamiento 1ni-
co”. Dicha critica inspiré algunos de
los mas interesantes avances de la
teoria social en el siglo XX, desde el
analisis de 1a reificacién hecho por
Luckas hasta la critica de la razén
instrumental hecha por la Escuela
de Franckfurt yla de la sociedad del
espectaculo de los oficialistas.

Lo que constituye la fuerza del
pensamiento de Marx, lo que expli-
ca su persistencia, su vitalidad, su
resurgimiento perpetuo a pesar de
las “refutaciones” triunfantes, de los
repetidos errores y manipulaciones
burocriticas, es su cualidad al mis-
mo tiempo critica y emancipadora,
a saber: la unidad dialéctica entre
el analisis del capital y la convocato-
ria a su derrocamiento, el estudio
de la lucha de clases y su relaciona-
miento con el combate proletario,
el exdmen de las contradicciones de
la produccién capitalista y la utopia
de una sociedad sin clases, la critica
de la economia politica y la exigen-

cia de “eliminar todas las condicio-
nes en el seno de las cuales el hom-
bre es un ser disminuido, someti-
do, abandonado, despreciado” ( Con-
tribucion a la critica de la economia
politica).

Si la critica marxista del capital
mantiene todo su valor, es antes que
todo porque la realidad del capita-
lismo como sistema mundial, a pe-
sar de los cambios innegables y pro-
fundos que el conocié después de
un siglo y medio, continua siendo
la de un sisterna basado en la exclu-
sion de la mayoria, la explotacién
del trabajo por el capital, la aliena-
cién, la domindcién, la jerarquiza-
cién, la concentraciéon de poderesy
privilegios, la cuantificacion de la
vida, la reificacion de las relaciones
sociales, el ejercicio institucional de
la violencia, la militarizacion, la gue-
rra. Para comprender esta realidad
, sus contradicciones y las posibili-
dades de su transformaci6n radical,
la obra de Marx permanece como
un punto de partida indispensable,
una herramienta insustituible, una
brjula sin la cual tenemos muchas
chances de perder el rumbo.

Es un hecho que el mundo del
trabajo conocié transformaciones
profundas, principalmente en el cur-
so de las ultimas décadas: declinacién
del proletariado industrial y desarro-
llo del sector servicios, desempleo es-
tructural, formacién (notablemente
en el Tercer Mundo) de una masa
de excluidos al margen del proceso

144

Octulnre de 1998



de trabajo, “ el pobretariado”. Estos
son fenémenos no previstos por
Marx que no podemos de forma al-
guna dar cuenta con conceptos como
“trabajo improductivo” o “lumpen-
proletariado”. Sin embargo el prole-
tariado, en sentido amplio, esto es,
aquellos que viven de la venta de su
fuerza de trabajo —o que intentan
venderla (los desempleados)— perma-
necen como el principal componen-
te de la poblacion trabajadora y el
conflicto de clase entre trabajo y ca-
pital continua siendo la principal
contradiccion social de las formacio-
nes capitalistas —asi como el eje en
torno al cual se pueden articular los
otros movimientos con vocacién
emancipadora.

El final del siglo XX es una época
caracterizada tanto por la globa-
lizacion capitalista mas avanzada, la
universalizacién mercantil de la eco-
nomia-mundo, cuanto por la multi-
plicacion del retroceso de las iden-
tidades, de las neurosis territoriales
obsesivas, de los fetichismos nacio-
nales morbidos; estas son dos caras
de la misma moneda. La recons-
trucciéon paciente de las solidarida-
des entre los explotados y oprimi-
dos —fundamento concreto de una
nueva universalidad- permanece
como el unico hilo rojo que permi-
te encontrar la salida del laberinto
de las identidades (como destaca
Daniel Bensaid en La discordance des
temps. Essais sur les crisis, les clases,
"histoire).

Todo lo dicho no exime la exis-
tencia de problemas, dificultades, li-
mitaciones e insuficiencias en el pen-
samiento de Marx. Me parece que
los aspectos mas discutibles de la
herencia marxista se sittian en el ana-
lisis de las relaciones de la produc-
cion con la vida social y cultural y
con el ambiente natural. En el mar-
co de esta breve contribucién pue-
do apenas senalar estos problemas,
sin tener las posibilidades de discu-
tirlos de forma mas sistematica.

Podemos constatar en Marx una
cierta tendencia a subestimar las for-
mas no econdmicas y no clasistas de
opresién: nacional, sexual, étnicas.
La cuestion de la dominacién
patriarcal sobre las mujeres, que
afecta a la mitad de la humanidad,
esta lejos de ser un tema esencial
para la critica marxiana de la socie-
dad precisamente por su insufrible
androcentrismo (Engels estaba mu-
cho mids atento a este problema).
Podemos encontrar paginas emocio-
nantes en El capital sobre el sufri-
miento de las mujeres trabajadoras,
impiadosamente explotadas por los
capitalistas ingleses, pero buscare-
mos en vano en sus obras un anali-
sis consistente de la opresién espe-
cifica de las mujeres en cuanto ta-
les, de la construcciéon de género
como categoria social jerarquizada,
o de la discriminacién contra las mu-
jeres en el seno del propio movi-
miento obrero.

De la misma forma, la autonomia

Cuadernos del Sur

145



relativa de los hechos culturales
como la religiéon o la ética, su
irreductibilidad a relaciones de pro-
duccién, no siempre fueron toma-
das en cuenta por Marx o Engels. Si
ellos habian captado la naturaleza
contradictoria de la religién —expre-
sion de la miseria real y de protesta
contra ésta— también estaban total-
mente convencidos que este ultimo
rol de la religién habia terminado
con la revolucion puritana inglesa
del siglo XVII. Su abordaje de los fe-
némenos religiosos como sobrevi-
vencias del pasado no nos permitio
darnos cuenta de la persistencia te-
naz de las formas oscurantistas y
retrégradas (“el opio del pueblo™) a
lo largo del siglo XX y, en particu-
lar, en nuestros dias, de la aparicién
de formas progresistas y también
revolucionarias de la religiosidad
(teologia de la liberacion).

Por otro lado, su critica frecuen-
temente justificada del “moralismo”
idealista y de la ideologia juridica
los condujo a rechazar la formula-
cion de valores éticos y de derechos
humanos universales. Existe, es ver-
dad, una ética emancipadora univer-
sal que atraviesa la obra de Marx y
Engels, pero ellos siempre se opu-
sieron a su explicitacién y articula-
cién tedrica. Esta laguna favorecio,
a lo largo de toda la historia del
marxismo, las tentativas cuestiona-
bles de completar la herencia marxia-
na con una ética kantiana, utilitarista,
fenomenolégica o liberal.

Permanece, en fin, la cuestion
que exige tal vez las revisiones mais
profundas del cuerpo teérico mar-
xista: la relacion entre produccién
y naturaleza. Decir que “el marxis-
mo es “productivista” como repi-
ten nuestros amigos ecologistas es
poco esclarecedor: ninguno denun-
cio tanto como Marx la logica capi-
talista de la produccion por la pro-
duccién, la acumulacién del capital,
de riquezas y de mercancias, como
objetivo en si. La propia idea del
socialismo —contra el que fueron sus
miserables contrapartidas burocra-
ticas— es la de una produccién de
valores de uso, de bienes necesarios
para la satisfaccién de las necesida-
des humanas. El objetivo supremo
del progreso técnico para Marx no
es el crecimiento infinito de bienes,
“el tener”; sino la reduccion de la
jornada de trabajo y el crecimiento
del tiempo libre, “el ser”.

Por otro lado, es verdad que hay
a veces en Marx (y también en los
marxistas posteriores) una tenden-
cia a hacer del “desarrollo de las
fuerzas productivas” el principal
vector del progreso, es una postura
poco critica frente a la civilizacién
industrial, principalmente en su re-
lacion destructora del ambiente. El
texto “canénico” de este punto de
vista es el célebre prefacio a la Con-
tribucion a la critica de la economia
politica (1859), uno de los escritos
de Marx mds marcados por cierto
evolucionismo, por la filosofia del

146

Octubre de 1998



progreso, por el cientificismo (el
modelo de las ciencias de la natura-
leza) y por una vision que no con-
tiene ninguna problematizaciéon de
las fuerzas productivas.

Encontramos aqui y alli, en El
capital, referencias al agotamiento
de la naturaleza por el capital, como
en este pasaje bien conocido: “Cada
progreso de la agricultura capitalis-
ta es un progreso no solamente del
arte de explotacién del trabajador,
sino también del arte de espoliar el
suelo; cada progreso en el arte de
aumentar su fertilidad por un tiem-
po, un progreso en la ruina de sus
fuentes durables de fertilidad. Los
EE.UU. de América del Norte, por
ejemplo, se desarrollan en base a su
gran industria, sin embargo este
proceso de destruccién se desarro-
lla rapidamente. La produccion ca-
pitalista s6lo desenvuelve la técnica
en combinacién con el proceso de
produccién social, agotando al mis-
mo tiempo las dos fuentes de don-
de brota toda riqueza: la tierra y el
trabajador” (E!l capital, libro I,
Flammarion, p. 363).

Se pueden encontrar otros ejem-
plos, sin embargo permanece en
Marx la ausencia de una perspecti-
va ecolégica de conjunto. Su con-
cepcidon optimista y “prometéica”
del desarrollo ilimitado de las fuer-
zas productivas, una vez eliminado
el obsticulo representado por las
relaciones de produccién capitalis-
tas que lo restringen, no es defen-

dible hoy en dia. No sélo desde el
punto de vista estrictamente econo-
mico —integracién de los costos
ecologicos en el calculo del valor,
riesgos de agotamiento de las mate-
rias primas—, sino sobretodo consi-
derando la amenaza de destruccion
del equilibrio ecolégico del planeta
por la légica productivista del capi-
tal (y de su palida imitacién por la
burocracia “socialista”). El creci-
miento exponencial de la polucion
del aire, del suelo y del agua, la acu-
mulaciéon de desechos nucleares in-
controlables, la amenaza constante
de nuevos Chernobyl, la destrucciéon
a un ritmo vertiginoso de los bos-
ques, el recalentamiento de la tie-
rray el peligro de ruptura de la capa
de ozono (que volveria imposible
toda forma de vida sobre ¢l plane-
ta) configuran un escenario-catstro-
fe que cuestiona la propia sobrevi-
vencia de la humanidad.

La cuestion ecoldgica es, desde
mi punto de vista, el gran desafio
para la renovacion del pensamien-
to marxista en los umbrales del si-
glo xxI. Ella exige a los marxistas
una profunda revision critica de su
concepcién tradicional de “fuerzas
productivas”, y una ruptura radical
con la ideologia del progreso y con
el paradigma tecnolégico y econé-
mico de la civilizacién industrial mo-
derna.

Walter Benjamin fue uno de los
primeros marxistas del siglo XX en
plantear este tipo de cuestiones: en

Cuadernos del Sur

147



1928, en su libro Sens unique, él de-
nunciaba la idea de dominacion de
la naturaleza como “un ensana-
miento capitalista” y proponia una
nueva concepcién de la técnica
como “ maestro” de la relacién en-
tre la naturaleza y la humanidad”.
Algunos anos después , en las Tesis
sobre el concepto de historia el propug-
na enriquecer el materialismo his-
térico con las idas de Fourier, este
visionario utépico que habia sona-
do “con un trabajo que, muy lejos
de explotar la naturaleza, estaba en
condiciones de hacer nacer de ella
las creaciones que dormian en su
seno”

Aun hoy el marxismo esta lejos
de haber superado su atraso en este
terreno. Una de las pistas para un
nuevo abordaje esta sugerida en el
reciente texto de un marxista italia-
no que —partiendo de un pasaje de
La ideologia alemana donde Marx
evoca las fuerzas productivas que se
tornan, sobre un régimen de pro-
piedad privada, fuerzas destruc-
tivas— propone: “La férmula segan
la cual se produce una transforma-
cion de fuerzas potencialmente pro-
ductivas en fuerzas efectivamente
destructivas, sobre todo en relaciéon
al ambiente, nos parece mas apro-
piada y mas significativa que el es-
quema bien conocido de contradic-
cion entre fuerzas productivas (di-
namicas) y relaciones de produccién
(que las aprisionan). Mds alld de
esto, esta formula permite dar un

fundamento critico y no apologético
del desarrollo econémico, tecnolé-
gico, cientifico y por tanto de ela-
borar un concepto de progreso di-
ferenciado (E. Bloch)” (Tiziano
Bagarolo, “Encore sur marxismo y
ecologia”. Quatrieme Internationale,
n° 44, mai-juillet 1992, p. 25).
Mientras tanto, los ecologistas se
enganan si piensan que pueden pres-
cindir de la critica marxista del
capitalismo: una ecologia que no ten-
ga en cuenta las relaciones entre
“productivismo” ylégica de la ganan-
cia estd condenada al fracaso —o peor
aun, a su absorcion por el sistema.
Como comprenden perfectamente
los eco-socialistas —el primero André
Gorz, James O"Connor, Juan Mar-
tinez Alier, Jean-Paul Déléage,
Frieder Otto Wolff— la racionalidad
estrecha del mercado capitalista, con
su calculo inmediatista de pérdidas
y ganancias, es intrinsicamente con-
tradictoria con una racionalidad
ecologica, que tome en cuenta el lar-
go plazo de los ciclos naturales y la
necesidad social de proteger el am-
biente. Contra el fetichismo de la
mercancia y la autonomia reificada
de la economia, el camino del futu-
ro es la construccién de una econo-
mia politica no-mercantil basada en
criterios no monetarios y extra eco-
némicos: en otros términos, la
“reimbricacién” (para retomar la
expresion de Karl Polanyi) de la eco-
nomia no ecolégica, no social y no
politica (ver sobre esto el ensayo de

148

Octubre de 1998



Daniel Bensaid, Le tourment de la
materie. Marx, productivismo et écologie.
Document du travail de 1'Institute
de Recherche et de Formation,
Amsterdam, november 1992, p. 23).

Gramsci insistia en la idea de que
“la filosofia de la praxis se concibe,
ella misma, histéricarﬁente, como
una fase transitoria del pensamien-
to filosofico”, destinada a ser susti-
tuida en una nueva sociedad, basa-
da va no sobre las contradicciones
de clases y las necesidades, sino so-
bre la libertad (I materialismo storico.
Riuniti, pp. 115-6). Sin embargo en
tanto vivamos en sociedades capita-
listas divididas en clases sociales
antagonicas, sera en vano querer
sustituir la filosofia de la praxis por
otro paradigma emancipador. Des-
de este punto de vista, pienso que
Jean-Paul Sartre no se equivocé al
ver en el marxismo “el horizonte
intelectual de nuestra época”: los
intentos de “superarlo” conducen a
una regresion hacia niveles inferio-
res del pensamiento, antes que a un
“mas alla” de Marx. Los nuevos
paradigmas actualmente propuestos
—vya sean la ecologia “pura” o la
racionalidad discursiva, muy cara a
Habermas, para no hablar de la
posmodernidad, del desconstruc-
tivismo o del “individualismo
metodolégico”— aportan frecuente-
mente contribuciones interesantes,
pero no constituyen de ninguna
manera alternativas superiores al
marxismo en términos de compren-

sion de la realidad, de universalidad
critica y de radicalidad eman-
cipadora.

¢Cémo entonces corregir las nu-
merosas lagunas, limitaciones e in-
suficiencias de Marx y de la tradi-
cién marxista? A través de un
abordaje abierto, una disposicién
para comprender y enriquecerse
con las criticas y las contribuciones
provenientes de otras partes -y an-
tes que todo de los movimientos
sociales, “clasicos”, como los movi-
mientos obrero y campesino, y los
nuevos, como la ecologia, el femi-
nismo, los movimientos por los de-
rechos humanos o por la liberacion
de los pueblos oprimidos, el indige-
nismo, la teologia de la liberacion.

Pero es necesario también que
los marxistas aprendan a “revisitar”
las otras corrientes socialistas y
emancipadoras —e inclusive aquellas
que Marx y Engels habian refutado
durante mucho tiempo—cuyas intui-
ciones, ausentes o poco desarrolla-
das en el “socialismo cientifico”, se
revelaron frecuentemente fecundas:
los socialismos y feminismos “uté-
picos” del siglo XX (owenistas, saint-
simonistas, o fourieristas), los socia-
lismos libertarios (anarquistas o
anarco-sindicalistas), los socialismos
religiosos y, en particular, lo que yo
llamaria los socialismos romanticos,
los mas criticos frente a las ilusio-
nes de progreso: Willian Morris,
Charles Péguy, Georges Sores,
Bernard Lazare, Gustav Landauer.

Cuadernos del Sur

149



En fin, la renovacion critica del
marxismo exige también su enrique-
cimiento por las formas més avanza-
das y mas productivas del pensamien-
to no marxista, desde Max Weber a
Karl Mannheim, de George Simmel
a Marcel Mauss, de Sigmund Freud
a Jean Piaget, de Fernand Braudel a
Jurgen Habermas (para senalar s6lo
algunos ejemplos) asi corno debemos
tener en cuenta los resultados limi-
tados pero frecuentemente utiles de
diversas ramas de la ciencia social
universitaria.

Es necesario inspirarse aqui en el
ejemplo del propio Marx, que supo
utilizar ampliamente los trabajos de
filosofia y de la ciencia de su época
—no solamente Hegel y Feuerbach,
Ricardo y Saint Simon, sino también
de economistas heterodoxos como
Quesnay, Fergunson, Sismondi, .
Stuart, Hodgskin, de antropdlogos
fascinados por el pasado comunita-
rio como Maurer y Morgan, de criti-
cos romanticos del capitalismo como
Carlyle y Cobbett, y de socialistas
heréticos como Flora Tristdn o

Pierre Leroux— sin que esto dismi-
nuyera minimamente la unidad y la
coherencia teérica de su obra. La
pretension de reservar al marxismo
el monopolio de ]la ciencia, empujan-
do a las otras corrientes de pensa-
miento al purgatorio de la puraideo-
logia, no tiene nada que ver con la
concepcioén que Marx tenia de la ar-
ticulacion conflictiva de su teoria con
la produccion cientifica contempo-
ranea.

La obra de Marx fue frecuente-
mente presentada como un edificio
monumental, de arquitectura impre-
sionante, cuyas estructuras se arti-
culaban armoniosamente, desde los
cimientos hasta el tejado. ¢Pero no
seria mejor considerarla como un
cantero de obras, siempre inacaba-
do, sobre el cual continuaran traba-
jando generaciones de marxistas
criticos?

Paris, noviembre 1996

(Traduccion del portugués: Eduardo
Lucita / Carlos Girotti.)

POR UNA 1ZQUIERDA AL?E!“AT!VlM

150

Octubre de 1998



