@ademos del Sur

Ano 19 - N° 35 Mayo de 2003

NUEVAS DIRECCIONES

www.cuadernosdelsur.org.ar
info@cuadernosdelsur.org.ar

Rodney 171 D° 77 (1427BNC) Buenos Aires, Argentina

Ticmfucgo
del



El hacedor

Adolfo Gilly:

Para Victor Rico Galdn, cuya ironia gentil
se aparecié de golpe entre las lineas. En memoria

« 0 que existe no puede ser verdad”: dicen los que saben que estas siete
palabras fueron el esbozo en el cual Ernst Bloch resumié lo que des-
pués vendria a ser El principio esperanza. Si no estoy equivocado, este es

también el punto de partida de John Holloway en su libro Cambiar el mundo

sin tomar el poder. Holloway parte del grito, de la protesta, del no, del princi-
pio de negacién como fuerza activa del mundo, es decir, del cambio, porque
el mundo es el cambio y no la conservacién.

Afirma John Holloway que cambiar el mundo por medio del Estado ha
sido el paradigma de la izquierda en el dltimo siglo, cuando en realidad “to-
mar el poder” significa conservar, transfiguradas, las relaciones de domina-
cién que ese poder encarna. De lo que se trata, prosigue (si es que yo bien
traduzco y simplifico para ustedes y para mi sus postulados), es de destruir,
desmontar, deshacer la relacién de poder en cuanto poder de unos seres hu-
manos sobre otros: lo que Holloway llama en su libro el poder-sobre. De lo
que se trata, prosigue, es de liberar al poder-hacer, a la capacidad de hacer,
definitoria de la condicién humana de cada uno, del poder-sobre ella que la
domina y la niega. De lo que se trata es de que, siendo esa capacidad, el ha-
cer, en su existencia misma, la negacién del poder sobre ella que la domina,
encierra en si misma la posibilidad —la tinica que la tiene- de destruir ese po-
der en el acto y el proceso de su liberacién, es decir, de su libre realizacién
como poder-hacer.

Es central en la argumentacién de Holloway la categoria marxista de feti-

1 Leldo en la presentacion del libro de John Holloway, Cambiar e/ mundo sin tomar el
poder — El significado de la revolucién hoy (Ediciones Herramienta, Buenos Aires, 2002, 320
ps.), en la Facultad de Filosoffa y Letras de la Universidad Nacional Auténoma de México, el
18 de noviembre de 2002.

146 Mayo de 2003



chismo, la descripcién de Marx de un mundo del capital en el cual las relacio-
nes entre humanos se presentan como relaciones entre cosas, un mundo don-
de los que se relacionan entre si no son los trabajos y los dias de los seres hu-
manos, sino sus productos, las mercancias, un mundo de cosas mediadas por
el dinero donde nosotros mismos y nuestras vidas nos volvemos cosas, mer-
cancias, encarnaciones (es decir, representaciones de carne y hueso) del valor.
Esta realidad inhumana es tal que para poder entrar a los intercambios de la
vida hay que entrar como mercancia, como fuerza de trabajo enajenada me-
diada por el dinero como sustancia del valor. El valor de uso, el mundo de la
vida y de la creacién, se disuelve en el valor de cambio, el mundo fantasma-
gorico de la intermediacion, el Reino del Medio donde todo es igual porque
todo es fantasma de s1 mismo. El ser humano se disuelve en mercancia, en el
valor abstracto e intercambiable —es decir, desechable- en que se han conver-
tido sus trabajos y sus dias para poder existir en el mercado, es decir, en el
mundo del capital que cosifica y entonces deshumaniza al mundo de la vida.

Si entiendo bien —y si no, es que me estoy solamente entendiendo a mi
mismo- por este camino va el razonamiento de John Holloway cuando nos
dice que el hacer estd dominado por lo ya hecho, que el hacer se trasforma co-
mo es natural en ya hecho, pero al ser un hacer enajenado —un hacer vuelto
mercancia en el salario- se acumula en lo ya hecho —que es ajeno- y crea y re-
produce sin cesar su propia subordinacién a este ya hecho. En otras palabras,
la acumulacién pasada y siempre renovada de lo ya hecho domina y subordi-
na al hacer. Lo ya hecho serfa inmévil y muerto sin el hacer: depende de éste
como de su alimento vital y reproductivo. Pero el hacer necesita de lo ya he-
cho como el instrumento y el medio objetivo para su realizacién como hacer:
depende por lo tanto de él. Esta dependencia mutua es antagénica y contra-
dictoria: lo ya hecho quisiera no depender del hacer, existir como riqueza sin
la amenaza de esta fuerza activa de la vida; el hacer quisiera liberarse de lo ya
hecho, existir como actividad y como vida humana sin la subordinacién a la
dominacién inhumana de lo ya hecho. En hacer estallar esta contradiccién
consiste, si bien entiendo, el proyecto marxista de John Holloway.

Dicho en otras palabras, no exactamente iguales pero mis conocidas, el tra-
bajo muerto domina al trabajo vivo de cuya sustancia se alimenta para existir
en el mundo de la vida. Pero el trabajo muerto presente no es mis que la acu-
mulacién de trabajo vivo pasado. El trabajo vivo presente en su existir se con-
vierte en pasado, como cualquiera de nosotros. Pero en ese existir hace, crea;
y para ser creador y hacedor, tiene que resistir a la dominacién del trabajo pa-
sado, tiene que ser €l y crear, tiene que ponerse en libertad —existir- atin den-
tro de la dominacién. Entre la dominacién y la subordinacién existe siempre,

Cuadernos del Sur 147



ineludible como la vida, la resistencia. Hacer es también resistir. El domina-
do, mientras no rompe la dominacién, resiste aun cuando parece que no re-
siste. El dominador, que no puede prescindir del dominado, frente a la resis-
tencia cede aun cuando parece que no cede, negocia aun cuando no negocia,
pues resistir es la vida del uno y negociar es la existencia del otro.

La insubordinacién, la rebelién, la revolucién es el momento finico y ma-
gico, pero siempre renaciente y repetido, donde esa relacién se rompe y don-
de, como dice la letra original de La Internacional, quienes hoy no son nada de-
ciden ser todo (rous ne sommes rien, soyons tout): “esos raros momentos de elec-
tricidad politica cuando, a menudo por primera vez en la historia, el discurso
oculto se lanza en piblico y frente a frente en las narices del poder”, como di-
ce James C. Scott en Los dominados y el arte de la resistencia.

Es el momento explosivo donde se revela, es decir, se libera del mundo de
las apariencias fenoménicas bajo las cuales existe, la identidad de la identidad
y la no-identidad, niicleo de la dialéctica que hace muchos afios me exponia
Victor Rico Galin caminando en redondo por nuestra crujia de la circel de
Lecumberri.

El problema —o mis bien, uno de los problemas- surge cuando se trata de
dar el peligroso e indispensable salto: si la teorfa quiere vivir, tiene que saltar
a la historia, es decir, a nuestro cotidiano y sustancial mundo de la vida. De es-
ta otra dialéctica negativa (¢pero es que hay dialéctica positiva?) entre teoria e
historia, cuya ausencia tal vez esté significada en el hecho de que el libro de
John no tiene punto final (para descubrirlo, claro, hay que llegar hasta la lti-
ma pigina), quiero ocuparme en los once puntos que a continuacién enuncio.

Dejo de lado algunas diferencias, en especial el demasiado remanido nin-
guneo de Friedrich Engels, siempre desmentido por la historia y por la vida,
que serfa en si mismo un tema especifico de discusién: épor qué las escuelas
de la “prictica tedrica”, es decir, de la teoria sin historia y la historia sin suje-
to, persisten siempre en no tomar a Engels como lo hizo Karl Marx: en su mé-
rito propio y no en la funcién de espejo de Dorian Gray?

Vamos pues a los puntos:

1. La resistencia es un componente permanente de la relacién entre domi-
nante y subalterno en todas las sociedades. Esa resistencia -y la negociacién,
dicha o no dicha, que la sucede y acompaiia si la dominacién ha de persistir-
tiene lugar dentro de un marco comiin de significado aceptado por todos en
la comunidad dada (William Roseberry). La conformacién de ese marco co-
muin: el fetichismo, las ilusorias apariencias, el simbolo por la cosa y la cosa
por la relacién humana, la ideologia compartida y dominante, la religién, la

148 ~ Mayode 2003



mercancfa, la propiedad, tiene lugar en la historia de la comunidad dada, que
es también donde vive, como separacién y como cemento unificador, la resis-
tencia.

2. Cada comunidad humana esti constituida por una comunidad superior
y una comunidad inferior, unidas en una comunidad ilusoria. Ilusoria no sig-
nifica inexistente, sino real y vivida en la ilusién de ser una en lugar de ser dos
separadas, pues la una no vive sin la otra.

3. La lucha es el principio activo de la relacién, es su negacién y su cemen-
to, su savia vital. Las formas de reificacién de la lucha (organizaciones, sindi-
catos, partidos, asociaciones) tienden en el tiempo a ser contenedores (la con-
tienen en su seno y contienen su impulso). Sin embargo, en el trinsito de la
teoria a la historia esas formas son tan indispensables en la realidad como tran-
sitorias en el tiempo.

4. En esta relacién en la sociedad del capital, el capital es reactivo y defen-
sivo frente al trabajo. El motor de sus trasformaciones no son la ciencia ni la
tecnologia, sino la necesidad de defenderse del trabajo y de desarticular las li-
neas y las formas en que éste materializa su resistencia, su principio activo, su
negacion del capital.

5. El marxdsmo es la teoria del no, de la negacion, de la lucha por lo que no
es y serd porque quiere ser (tious sommes rien, soyons tout) contra lo que es y no
permite ser. Es la teorfa del conflicto: no de su solucién, sino de su persisten-
cia en la vida y en la historia. El marxismo es una teorfa de lIa dominacién (fe-
tichizada), de la explotacién (objetivada), de la revolucién (organizada) y de la
liberacién (en la comunidad real y ya no mais ilusoria). “Nada de lo que tuvo
lugar alguna vez debe darse por perdido para la historia: aunque, por supues-
to, sélo a la humanidad redimida le concierne enteramente su pasado”, escri-
bia en 1940 Walter Benjamin.

6. La dominacién del capital no es solamente ideologfa, imaginario o ilu-
sién compartida. Es violencia organizada: contra la economia natural, contra
el trabajo vivo, contra la naturaleza como relacién humana. Rosa Luxemburg
vio lejos cuando fue a buscar y a desentrafar esta violencia en la voluntad de
destruir Ia economia natural: atin hoy, la mayorfa inmensa de la humanidad
no vive sus vidas en la relacién de capital, aunque ésta tienda a subordinar a
todas las demds relaciones. El capital, por otra parte, no existe en la historia co-
mo uno, sino como muchos capitales ‘en lucha mortal entre si: la violencia se
ejerce entre ellos bajo las formas de la violencia de la guerra, la violencia del
dinero, la violencia del crédito. Argentina es el filtimo experimento de esta
guerra sin cuartel y sin piedad entre los capitales. en la cual se practican ver-
daderos y rituales sacrificios humanos para revitalizar con ellos al capital.

Cuadernos del Sur ' 149



7. No hay capital ni relacién de capital sin violencia organizada sobre la so-
ciedad y contra el trabajo, sin potencias coloniales y guerras coloniales, sin ge-
nocidios, sin Auschwitz, sin pestes exterminadoras, sin torturas. No hay capi-
tal global sin Pentigono. La dimensién colonial sigue siendo componente vi-
tal del capital, lo acompafia desde su nacimiento: las rebeliones coloniales no
son tanto rebeliones nacionales cuanto rebeliones del antiguo mundo de la vi-
da que no quiere su muerte sino su perduracién bajo formas renovadas. El
trabajo vivo bajo todas sus formas existe porque resiste, resiste porque existe.

8. La nueva doctrina moral del capital y de su centro de violencia univer-
sal, el Pentigono, esti condensada en un pirrafo del extenso documento nor-
mativo del Presidente de Estados Unidos titulado “Estrategia de seguridad na-
cional”, del 20 de septiembre de 2002. Dice: “El concepto de libre comercio
surgié como un principio moral aun antes de convertirse en un pilar de la eco-
nomia. Si uno puede hacer algo que para otros tiene valor, debe poder ven-
dérselo a éstos. Si otros hacen algo que para uno tiene valor, debe poder com-
prirselo a aquéllos. Esta es la verdadera libertad, la libertad de una persona —o
de una nacién- para ganar su vida (fo make a living). Para promover el libre co-
mercio, Estados Unidos ha desarrollado una estrategia completa”.

En otras palabras, es la mercancia elevada a principio moral primigenio:
ver, al respecto, el capitulo primero de El Capital. En defensa de este princi-
pio, la violencia sin confines ni limites seri desencadenada.

9. La relacién de capital concentra la violencia en un polo y pone en peli-
gro de muerte a la especie humana: Auschwitz e Hiroshima son la prefigura-
cién de esta muerte en ciernes si nadie la detiene. El socialismo es una posi-
bilidad, no una certidumbre, entre las contenidas dentro de la relacién de ca-
pital. Todo el soplo de los Griindrisse, ese espiritu activo que vive dentro de
cada pégina de El capital, toma su inspiracidn de este supuesto. La otra posibi-
lidad es lo que Rosa Luxemburg quiso llamar la barbarie: un mundo carente
del sentido dado por la historia, donde en lugar del espiritu humano sélo exis-
ten el fragor y la furia. Tal vez a esto aludia Benjamin cuando en sus Tesis so-
bre la historia escribié: “Encender en el pasado la chispa de li esperanza es un
don que sélo se encuentra en aquel historiador que esti compenetrado con es-
to: tampoco los muertos estarin a salvo del enemigo, si éste vence. Y este ene-
migo no ha cesado de vencer”.

10. Las revoluciones son relimpagos de lo posible, de lo ya contenido pe-
ro todavia no realizado, de la negacién de lo que es, negacién que se aparece
muchas veces antes de que llegue a ser lo que todavia no es . No es en la eco-
nomia ni en la politica sino en la historia donde hay que ir a buscar el cédigo
genético de cada revolucién.

150 Mayo de 2003



11. Si 1a dominacién es un proceso y el capital también, la resistencia es un
proceso y también lo es la constitucién del mundo que podri ser dentro del
mundo que es. Toda la escuela histérica de la economfa moral gira, a2 mi en-
tender, sobre este supuesto.

Otras discusiones, también necesarias, hay mds alld de estos once puntos.
Quedan como cuestién abierta. Para otro dia serin, pues hoy estamos aqui pa-
ra celebrar el libro de John Holloway y su nitido “no” a lo que existe pero que
no puede ser verdad, porque esta verdad esti en la indignacién, en la negacién
y en la lucha: “The tigers of wrath are wiser than the horses of instruction”, decia Wi-
lliam Blake en sus Proverbios del infierno.

Para esta celebracién, quiero recordar a José Carlos Mariitegui, padre y
hermano de todos nosotros, quien en su ensayo titulado La lucha final escri-
bid:

“El mesiinico milenio no vendri nunca. El hombre llega para partir de
nuevo. No puede, sin embargo, prescindir de la creencia de que la nueva jor-
nada es la jornada definitiva. Ninguna revolucién prevé la revolucién que
vendrd, aunque en su entrafia porte su germen...

“El impulso vital del hombre responde a todas las interrogaciones de la vi-
da antes que la investigacién filoséfica. El hombre iletrado no se preocupa de
la relatividad de su mito. No le seria dable siquiera comprenderla. Pero gene-
ralmente encuentra, mejor que el literato y que el filésofo, su propio camino.
Puesto que debe actuar, actia. Puesto que debe creer, cree. Puesto que debe
combagr, combate. Nada sabe de la relativa insignificancia de su esfuerzo en
el tiempo y en el espacio. Su instinto lo desvia de la duda estéril. No ambicio-
na mis que lo que puede y debe ambicionar todo hombre: cumplir bien su
jornada”.

Y éste no es aquel que dice “yo soy el que soy”, sino aquel que dice “yo soy
el que hace”. Es decir, el hacedor.

Ciudad de México, 18 noviembre 2002

Cuadernos del Sur 151



